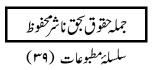
# ردِّ روافض

تاج الفول مولاناشاه عبدالقا درمحب رسول قادرى بدايوني

ترتيب

حضرت مولا ناشاه سبيد سيبن حبير رحيني مار هروي

**ترجمه** مولا نااسیدالحق محمرعاصم قادری



#### Radd-E-Rawafiz

By: Maulana Shah Abdul Qadir Qadri Budauni

عنوان كتاب : ردِّ روافض

تاليف تاج الفول مولانا شاه عبدالقادر قادرى بدايوني

ترتیب : حضرت شاه سید حسین حیدر حسینی مار هروی ترجمه : مولانا اسیدالحق مجمد عاصم قادری

طبع جدید : ۹۰۰۹ء/۱۳۳۰ھ

دابطے کے لئے

Madrsa Alia Qadria, Maulvi Mohalla, Budaun-243601 (U.P.) India Phone: 0091-9358563720

Distributor

Maktaba Jam-e-Noor 422, Matia Mahal, Jama Masjid, Delhi-6

Publisher

**Tajul Fahool Academy** Budaun

## انتساب

مرتب کتاب کے پوتے سیدالعلماء حضرت سیدشاہ ابوالحسنین آل مصطفیٰ قادری برکاتی ولادت ۱۳۳۳ھ/وفات ۱۳۹۴ھ

اور

احسن العلماء حضرت سيدشاه مصطفیٰ حيدر حسن ميال قادری برکاتی (رحمة الله تعالی علیها) ولادت ۱۳۴۵ هر/وفات ۱۳۱۲ ه

کےنام

اسيدالحق قادري

## جشن زریں

رنگ گردوں کا ذرا دیکی تو عنابی ہے یہ نکلتے ہوئے سورج کی افق تابی ہے مارچ ۱۰۱۰ء میں تاجدارابل سنت حضرت شخ عبدالحمید محمد سالم قادری (زیب سجادہ خانقاہ قادریہ بدایوں شریف) کے عہد سجادگی کو پچاس سال مکمل ہونے جارہے ہیں، ان پچاس برسوں میں اپنے اکا بر کے مسلک پر مضبوطی سے قائم رہتے ہوئے رشد و ہدایت، اصلاح وارشاد، وابستگان کی دینی اور روحانی تربیت اور سلسلۂ قادریہ کے فروغ کے لئے آپ کی جدو جہداور خدمات محتاج بیان نہیں، آپ کے عہد سجادگی میں خانقاہ قادریہ نے تبلیغی، اشاعتی اور تعمیری میدانوں میں نمایاں ترتی کی، مدرسہ قادریہ کی نشاق شانیہ، کتب خانہ قادریہ کی جدید کاری، مدرسہ قادریہ اور خانقاہ قادریہ میں جدید عمارتوں کی تعمیر، یہ سب الی نایاں خدمات ہیں جوخانقاہ قادریہ کی تاریخ کا ایک روشن اور تا بناک باب ہیں۔

بعض وابستگان سلسله قادرید نے خواہش ظاہر کی کہ اس موقع پرنہایت نزک واحشام سے' پچاس سالہ جشن' منایا جائے، کیکن صاحبزادہ گرامی قدر مولا نااسیدالحق مجمہ عاصم قادری (ولی عہد خانقاہ قادریہ بدایوں) نے فرمایا کہ' اس جشن کوہم' جشن اشاعت' کے طور پر منا نمیں گے۔ اس موقع پر اکابر خانوادہ قادریہ اور علاء مدرسہ قادریہ کی بچاس کتا ہیں جدید آب و تاب اور موجودہ تحقیقی واشاعتی معیار کے مطابق شائع کی جائیں گی، تا کہ یہ بچاس سالہ جشن' یادگار بن جائے اور آستانہ قادریہ کی اشاعتی خدمات کی تاریخ میں یہ جشن ایک سنگ میل فابت ہو' ۔ الہذاحضور صاحب سجادہ کی اجازت و سر پرتی اور صاحبزادہ گرانی کی مگرانی میں تاریخ ساز اشاعتی منصوبہ ترتیب دیا گیا اور اللہ کے بھرو سے پرکام کا آغاز کردیا گیا، اس اشاعتی منصوبہ تربیب دیا گیا اور اللہ کے بھرو سے پرکام کا آغاز کردیا گیا، اس اشاعتی منصوبہ تربیب دیا گیا اور اللہ کے بھرو سے پرکام کا آغاز کردیا گیا، اس اشاعتی منصوبہ کے تحت گزشتہ ڈیڑھ سال کے عرصہ میں کا رکتا ہیں منظر عام پر آپھی ہیں، اب تاج الحول اکیڈمی مزید کر رکتا ہیں منظر عام پر آپھی ہیں، اب تاج الحول اکیڈمی مزید کر رکتا ہیں منظر عام پر الربی ہے۔ زیر نظر کتا ہیں سلسلہ کی ایک گڑی ہیں۔ اب تاج الحول

رب قدیر ومقندر سے دعا ہے کہ حضرت صاحب سجادہ (خانقاہ قادر بید بدایوں) کی عمر میں برکتیں عطا فرمائے، آپ کا سابیہم وابستگان کے سرپر تا دیر قائم رکھے۔ تاج الفحول اکیڈی کے اس اشاعتی منصوبے کو بحسن وخو بی پایئے تحمیل کو پہنچائے اور ہمیں خدمت دین کا مزید حوصلہ اور تو فیق عطافر مائے۔ (آمین)

عبدالقیوم قادری جزل سکریٹری تاج الفحول اکیڈمی خادم خانقاہ قادریہ بدا بوں شریف

#### ترتيب

| صفحه      | عنوان                           | •  |
|-----------|---------------------------------|----|
| 9         | ابتدائيه                        |    |
| 114       | رساله رد روافض                  | _1 |
| 14        | تمهيدا زمرتب                    |    |
| 10        | سوال بخدمت علماءاعلام           |    |
| 10        | جواب ازتاج الفحو ل              |    |
| M         | تصديقات علماء بدايون            |    |
| M         | تصديقات علماء بريلي             |    |
| 14        | تصديقات علماءمرادآباد           |    |
| الا       | تصديقات علماءراميور             |    |
| 1A        | تصديقات علما وكهنؤ              |    |
| 20        | كتب معتبره كيءبارتين            |    |
| ٣٧        | تعزیدداری کے متعلق فتو کی       |    |
| <b>^</b>  | مجلس مرثيه خوانى كے متعلق فتو ی |    |
| rr        | تکمله رد روافض                  | _٢ |
| <b>در</b> | تمهیداز مرتب                    |    |

| 6          |                                                          |   |
|------------|----------------------------------------------------------|---|
| ۵۸         | شيعه مجتهد كافتوى                                        |   |
| ۵۸         | تمهيدا زمرتب                                             |   |
| ۵۷         | اظهار الحق                                               | ٣ |
| ۲۵         | تنبيه                                                    |   |
| ۵۳         | جواب(۷)                                                  |   |
| ۵٣         | جواب(۲)                                                  |   |
| ۵۳         | جواب(۵)                                                  |   |
| ۵۳         | جواب(۴)                                                  |   |
| ۵۳         | جواب(۳)                                                  |   |
| ar         | جواب(۲)                                                  |   |
| ar         | جواب(۱)                                                  |   |
| ar         | جواب ازعلاءا بل سنت                                      |   |
| ar         | <br>سوال ازعلماءا ہل سنت                                 |   |
| ۴٩         | سوال(۸)اہل سنت شیعہ علماء کے نز دیک کا فر ہیں یا مسلمان؟ |   |
| ۴۸         | سوال(۷) کیا قرآن می <i>ں تر</i> یف ثابت ہے؟              |   |
| ۴۸         | ،<br>سوال (۲)صدیق اکبر کی صحابیت ثابت ہے یانہیں؟         |   |
| ۴۸         | سوال(۵)مسّله بدأ صحيح ہے یانہیں؟                         |   |
| <u>۲</u> ۷ | "<br>سوال (۴) کیاائمہاہل بیت پرصحا ئف کا نزول ہواتھا؟    |   |
| <u>۲</u> ۷ | سوال (۳) کیارسول خداهافیہ سے نقیہ ثابت ہے؟               |   |
| ۲٦         | سوال (۲) کیااہل بیت انبیاء سے بھی افضل ہیں؟              |   |
| <i>٣۵</i>  | سوال(۱) کیاسیدہ عائشہ کا <b>قذ</b> ف صحیح ہے؟            |   |
|            | سوالات ازشيعه مجتهد                                      |   |

| 4+   | سوال ازعلماءا بل سنت                   |    |
|------|----------------------------------------|----|
| 4+   | جواب ازعلماءا بل سنت                   |    |
| 43   | رساله تصحيح العقيده                    | -۴ |
| 40   | سببتاليف                               |    |
| 40   | استفتاء                                |    |
| 40   | الجواب                                 |    |
| 40   | محاربین کے تین گروہ                    |    |
| 77   | صحابه پرلفظ باغی کااطلاق               |    |
| 77   | ائمہ دین کے اقوال                      |    |
| ۸۲   | دونوں گروہ مسلمان تھے                  |    |
| ۸۳   | حضرت حسن کی دستبر داری کی اصل وجبہ     |    |
| ۸۴   | حضرت معاویہ کے لئے دعا                 |    |
| ۸۴   | صحابی کا مرتبه                         |    |
| ۸۴   | قطعيت اورظنيت ميں فرق                  |    |
| ٨٢   | خلافت میں اختلاف کے وقت خلیفہ کون تھا؟ |    |
| ۸۸   | خلافت حضرت معاويير                     |    |
| 91   | خون بہامیں تاخیر کا سبب                |    |
| 91   | اختلاف ِ صحابه                         |    |
| 1+1  | امام غزالي كانقطه نظر                  |    |
| 1+1  | عمربن عبدالعزيز كاخواب                 |    |
| 1+1" | ایکشبه کاازاله                         |    |
| 1+4  | مولا ناجامی پراعتراض                   |    |
|      |                                        |    |

| 1+4  | امام شعبی پراعتراض کا جواب                             |
|------|--------------------------------------------------------|
| 1+1  | حضرت معاویه پرتنقیدزندیقوں کا کام ہے                   |
| 1+9  | مشاجرات صحابه مين سكوت كاحكم                           |
| 11+  | لعنتِ بزير                                             |
| 11+  | آخری گذارش                                             |
| 111  | تصديقات علاء بدايون                                    |
| 1111 | مكتوب بنام تاج الفحول ازحا فظ غلام حسين گلثن آبادي     |
| ۱۱۴  | جواب مکتوب از تاج الفحو ل<br>جواب مکتوب از تاج الفحو ل |

#### $^{2}$

## ابتدائيه

تاج الفول اکیڈی اپنے اشاعتی منصوبے کے تیسرے مرحلہ میں حضرت تاج الفول کے رسائل کا یہ مجموعہ پیش کرتے ہوئے فخر ومسرت محسوس کررہی ہے۔ گزشتہ مرحلہ میں تاج الفول کے عربی رسالے مناصحة فی تحقیق مسائل المصافحة اور الکلام السدید فی تحریر الاسانید ترجمہ اور ضروری حواثی کے ساتھ منظر عام پرآ کے ہیں۔

آئندہ مرحلے میں اشاعت کے لئے تاج الفحول کے دورسالے احسن الکلام فی تحقیق عقائد الاسلام (عربی) اور تحفیٰہ فیض (فارس) اکیڈمی کے منصوبے میں شامل ہیں۔رب مقتدر کا فضل شامل حال رہا تو بہت جلدید دونوں رسائل بھی آپ کے ہاتھوں میں ہوں گے (انشاء اللہ)۔

زیرنظر مجموعہ ۴ مرسائل پر مشتمل ہے، یہ چاروں رسائل حضرت تاج الفول کے شاگر درشید اور خانوا دہ برکا تیہ مار ہرہ مطہرہ کے جلیل القدر فرزند حضرت مولا ناسید شاہ حسین حیدر حینی برکاتی مار ہروی قدس سرہ کے سوال کے جواب میں تصنیف کئے گئے اور پھر آپ ہی نے ان کومر تب کر کے شائع کروایا۔

حضرت سید حسین حیدر حیینی میاں برکاتی مار ہروی (ابن سید محمد حیدرا بن سید دلدار حیدرا بن سید منتجب حسین )خانواد که برکاتیه مار ہرہ مطہرہ کے چشم و چراغ تھے، جید عالم، واعظ شیریں بیان، پاکیزہ فکر شاعر، مصنف، اور اپنے خانوادے کی روحانی روایات کے امین ووارث تھے، آپ خاتم الاکابر سیدنا شاہ آل رسول قادری برکاتی قدس سرہ کے حقیقی نواسے، تاجدار مار ہرہ

سیدنا شاہ ابوالحسین احمدنوری مار ہروی قدس سرہ کے پھوپھی زاد بھائی اور برادر نبتی تھے، سیدشاہ آل عبا بشیر حیدر مار ہروی کے والد ماجد اور حضرت سیدالعلما وحضرت احسن العلما کے حقیقی دادا تھے، آپ کی تعلیم وتربیت مدرسہ قادر بیہ بدایوں شریف میں حضرت تاج الفول کے زیر سابیہ ہوئی، اپنے نانا حضرت خاتم الاکابر کے دست حق پرست پر بیعت ہوئے اور اجازت وخلافت سے نوازے گئے، آپ کا وصال مار ہرہ مطہرہ میں ہوا ، درگاہ برکا تیہ مار ہرہ شریف میں بیرون قبہ چبوترے پرآخری آرام گاہ ہے۔ (تاریخ خاندان برکات ومدائح حضور نور)

آپ کے پر پوتے حضرت سیدا شرف میاں برکاتی کے بقول'' آپ خاندان برکات کے پہلے شخص تھے جنہوں نے منبر پر بیٹھ کر وعظ کہنا شروع کیا،اس سے پہلے احباب کے درمیان بیٹھ کر گفتگو کے انداز میں وعظ وتلقین کارواج تھا''(اہل سنت کی آواز مار ہرہ جلد ۲ ص ۲۲۸،اکتوبر ۱۹۹۹)

سیف الله المسلول مولا ناشاہ فضل رسول بدایونی کے وصال پرآپ نے فارس اورار دومیں تاریخی قطعات نظم کیے جوطوالع الانوار میں شائع ہو چکے ہیں (دیکھیے: طوالع الانوار:مولا ناانوارالحق عثانی ، ص ۹۲، تاج الفحول اکیڈمی بدایوں تسہیل وتر تیب ازراقم الحروف)

اپنے استاذ حضرت تاج الحول سے خاص عقیدت و محبت رکھتے تھے، یہی وجہ ہے کہ جب مسلہ میلا دوقیام کے سلسلے میں مولا نا بشیرالدین قنوجی نے تاج الحول کے رسالہ 'سیف الاسلام' کا رو' مطرقۃ الاسلام' کے نام سے کھا تو حضرت حسین حیدررصا حب نے قنوجی صاحب کے جواب میں ''صمصام الاسلا' کھی ،اوراپنے استاذکی طرف سے دفاع کا حق اداکر دیا، اس عقیدت و محبت کی وجہ نسبت تلمذکے علاوہ شاید ریجی تھی کہ آپ کے نانا اور پیرومر شد حضرت خاتم الاکا برنے اپنے اخلاف کو وصیت فرمائی تھی کہ دینی معاملات میں حضرت تاج الحول سے مشورہ کریں اور ان کی رائے پراعتا دکریں (سراج العوارف ص ۲۹ ، تذکر کو نوری ص ۱۲۹) آپ اس وصیت پرختی سے عمل رائے پراعتا دکریں (سراج العوارف ص ۲۹ ، تذکر کو نوری ص ۱۲۹) آپ اس وصیت پرختی سے عمل رائے پرامی اور ان کے عقا کداور ان سے متعلق دیگر معاملات کے سلسلہ میں جب آپ کو حکم شرعی دریا فتول سے دیوع کیا ، جس کے نتیج میں یہ چاروں زیر نظر

رسائل منظرعام پرآئے۔رسائل کی تفصیل مندرجہ ذیل ہے۔

ا۔ دد دوافسض (تاریخی نام ۱۲۹۱ه) - بیرسالہ تین سوالات پرشمنل ہے: (۱) روافض کی اقتداء اور ان سے نکاح کا حکم، (۲) تعزید داری کا شرعی حکم، (۳) مجالس مرثیہ خوانی کا شرعی حکم۔ بیتنوں سوالات حضرت سید حسین حیدر مار ہروی قدس سرہ نے تاج الفول کی خدمت میں پیش کئے، آپ نے ان کا جواب تحریفر مایا، پھر پہلے والے سوال و جواب پر معاصر علماء سے تصدیقات حاصل کیں، تصدیق کرنے والوں میں بدایوں، ہر ملی رامپور، مراد آباد اور فرگی کی کے سرکردہ علماء شامل ہیں۔

پھرآپ نے کتابوں کی وہ عبارتیں جمع کیں جن کی طرف جواب میں اشارہ کیا گیا تھااور اس تمام موادکوتر تیب دے کرشائع کروادیا۔ بیرسالہ ۲۹۱اھ مطابق ۸۷۵ءکو مطبع صبح صادق سیتا پورسے شائع ہوا۔

۲- تكلمه دد دوافض - حضرت سيد حمين حيدرصاحب نے مختلف فيه مسائل سے متعلق ٨ مرسوالات مرتب كر كے ايك شيعه مجتهد سيرعلى محمد ك پاس بھيج ، پھران كے جوابات كوتاج الفحول كى خدمت ميں بھيج كريد دريافت كيا كه ايسے عقائد ركھنے والے كا كيا حكم ہے؟ يه رساله ١٢٩٢ هـ مطابق ١٨٥١ ء كومطبع صبح صادق سيتا بورسے ثالكع ہوا۔

۳- اظهار الحق - اس مخضر رساله میں آپ نے چارسوال مرتب کر کے پہلے ایک شیعہ مجہد میر آغا کے پاس بھیج پھران کے جوابات کوتاج اللحول کی خدمت میں ارسال کر کے حکم شرع دریافت کیا۔ بدرسالہ جمادی الثانی ۱۲۹۳ ھ مطابق جولائی ۲۱۸ء کو مطبع صبح صادق سیتا پورسے شائع ہوا۔

یتنوں رسائل فارس میں ہیں ان کا اردور جمداس بے بضاعت راقم الحروف نے کیا ہے۔

۲۰ تصحیح العقیدة فی باب امیر معاویة - بدرسالہ فارس میں محاربین حضرت علی رضی الله تعالی عنہ کے متعلق ایک سوال کے جواب میں تصنیف کیا گیا، اس کو بھی سید شاہ حسین حیدر صاحب برکاتی مار ہروی نے ترتیب دے کر شائع کر وایا، پہلی مرتبہ بیرسالہ مطبع

ماہتاب ہندمیرٹھ سے مارچ۲۷۸اء میں شائع ہوا۔

پاکتان کے حضرت علامہ شاہ حسین گردیزی صاحب نے اس کا اردو ترجمہ کیا اور ''اختلاف علی ومعاویہ''کے نام سے محدث سورتی اکیڈی کراچی نے شائع کیا۔

۱۹۹۸ء میں تاج الفحول اکیڈی بدایوں نے اس کود وبارہ شائع کیا اور اب تیسری مرتبہ اس کو محموعہ رسائل میں شائع کیا جارہا ہے۔ علامہ گردیزی صاحب نے طوالت کے خوف سے رسالہ میں موجود عربی، فارسی عبارتیں درج نہیں کی تھیں صرف ان کے ترجمہ پراکتفا کیا تھا، اب اس جدید اشاعت میں عربی، فارسی عبارتیں بھی درج کردی گئیں ہیں اور ترجمہ پر بھی نظر ثانی کرلی گئی ہے۔

چونکہ بیرچاروں رسائل خانوادہ برکا تیہ کے ایک چیٹم و چراغ کے تر تیب کردہ ہیں اس لئے اس مجموعہ کا انتساب بھی انھیں کے خانوادے کی دوعظیم المرتبت ہستیوں کی طرف کرنا زیادہ مناسب تھا۔

رب قدیر ومقندر سے دعاہے کہ ان رسائل کومفید و نافع اور تاریک دلوں کے لیے نور ہدایت کا سامان بنائے۔ ترجمہ وتر تیب میں مجھ سے جو کو تا ہیاں ہوئی ہوں رب قدیران کی پردہ پوشی فرما کر مجھ اصلاح کی تو فیق عطافر مائے۔ آمین۔

اسیدالحق قادری مدرسه قادریه بدایوں ۳۷ رر بیج الثانی ۱۳۳۰ھ ۲۰ را بریل ۲۰۰۹ء

\*\*\*

## ردروافض

قرتیب حضرت مولا ناشاه سید حسین حیدر سینی مار ہروی

> **تدجمه** مولا نااسیرالحق محمر عاصم قادری

#### بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْم.

الحمد لله العلى الاكبر والصلاة والسلام على صاحب الفضل الابين والكمال الاظهر سيدنا و مولانا محمد نالشافع المشفع المبعوث إلى الاسود والاحمر وعلى آل بيته الاطهر خصوصاً على سبطيه الاكبر والاصغر واصحابه اهل القدر الاشهر سيما خليفته وصاحبه الصديق الاكبر الذى هوبعد الانبياء افضل البشر ومشيره الفاروق الاعظم المزين للمحراب والمنبر ورفيقه ذى النورين الذى يدخل الجنة سبعون الفا بشفاعته بغير حساب كما ثبت فى الخبر، واحيه اسدالله الغالب الملقب بالحيدر القالع لباب الخيبر صلى الله تعالى عليه و عليهم ما طلع الشمس والقمر وسلم عليه وعليهم بعدد قطرات المطر و ذرات المدر

#### امابعد

حقر فقیر سید حسین حیدر مار ہروی غفر اللہ لہ اہل اسلام کی خدمت میں التماس کرتا ہے کہ اس زمانے میں روافض اور شیعوں زمانے میں (۱۲۹۱ھ میں) ہمارے یہاں کے اکثر قصبات اور دیہات میں روافض اور شیعوں سے رشتہ داری قائم کرنے اور منا کحت وغیرہ کرنے کاعام رواج ہوگیا ہے اور اس فرقے ہے میل جول کی وجہ سے بہت سے لوگ راہ راست سے بھٹک رہے ہیں۔ لہذا میں نے اس سلسلہ میں ایک سوال مرتب کیا اور اس کو مشہور علماء اہل سنت کی بارگاہ میں پیش کیا، الحمد لله علماء نے جواب عنایت فرما کر جھے تقیر کو ممنون فرمایا۔ چونکہ علماء نے بعض جوابات میں صرف حوالہ کتب پراکتفا کیا عنایت فرما کر جھے تقیر کو ممنون فرمایا۔ چونکہ علماء نے بعض جوابات میں صرف حوالہ کتب پراکتفا کیا تقالی کانام ''ردر وافض' رکھتا ہوں ، یہ اس کا تاریخی نام ہے جس سے سنہ تالیف ۱۲۹۱ھ برآ مدہوتا ہے۔

## سوال بخدمت علما باعلام وفضلا برام

جمہوراہل سنت کے نزدیک روافض اپنے مسلمہ عقائد کی بنیاد پر مسلمان ہیں یا کافر؟ان کے پیچھے نماز پڑھنے اوران سے نکاح کرنے کا کیا حکم ہے؟ بینواوتو جروا۔

الجواب و هوالموفق للصواب - روافض اکثرعقا کدمیں آپس میں اختلاف رکھتے ہیں، الہذا اسلام و کفر کی روسے ان کا حکم بھی مختلف ہوگا، اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ اگر کوئی رافضی ائمہ اہل میت نبویہ (علیہم الثناء والتحیة ) کو انبیاء سابقین علیہم السلام میں سے کسی پر فضیلت دیتا ہے تو جمہور اہل سنت کے ذرہب پر وہ یقیناً کا فر ہے، اس کی اقتداء میں نماز اور اس سے رشتہ منا کحت حرام محض ہے۔

اسی طرح اگرکوئی شخص حضرت خیرالانام (علیہ الف الف تحیۃ والصلاۃ والسلام) کی جانب اس بات کی نسبت کو جائزر کھے کہ آپ نے (معاذ اللہ) تبلیخ اسلام میں ستی یا تقیہ سے کام لیا تو وہ بھی بہر حال کا فر ہے۔ یوں ہی جو شخص آخضرت اللہ تھیں شدہ مانے اور یہ کہے کہ صحابہ کرام نے آخضرت اللہ تھیں افر ہے، اسی طرح جو شخص قر آن کریم کو تحریف شدہ مانے اور یہ کہے کہ صحابہ کرام نے آخضرت اللہ تھیں ہے۔ خلاصۃ کلام یہ کہ جانب سے قر آن کریم میں تحریف اور تبدیلی کر لی تھی وہ بھی کا فر ہے۔ خلاصۃ کلام یہ کہ خرور یات دین کا منکر مطلقاً کا فر ہے اور صرف کلمہ تو حید ورسالت پڑھنے اور کعبہ کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنے سے آدی مسلمانوں کے زمرے میں داخل نہیں ہوسکتا اگر وہ ضروریات دین میں سے کسی چیز کا انکار کر رہا ہے، روافض میں سے جولوگ ضروریات دین کا انکار کر رہا ہے، روافض میں سے جولوگ ضروریات دین کا خلافتہ کی خلافت کے تی ہونے کا انکار یا اِن پیشوایان دین پر تیرا اور لعن طعن کرنا وغیرہ تو ایسے لوگوں کے تکم خلافت کے تی ہونے کا انکار یا اِن پیشوایان دین پر تیرا اور لعن طعن کرنا وغیرہ تو ایسے لوگوں کے تکم کفر میں اختلاف ہے۔ کہ ایسے لوگ کا فر میں مختلی میں کی قول اختیار فر مایا ہے۔

روافض میں سے وہ لوگ جو جملہ اصول عقائد میں اہل سنت جماعت کے موافق ہیں بس

صرف چند مسائل فرعیه میں اختلاف رکھتے ہیں، مثال کے طور پر بیلوگ جناب مرتضوی کو قرب اللہ اور کثرت ثواب میں حضرات شخین رضی اللہ تعالی عنهم سے افضل مانتے ہیں پس ایسے لوگ بالا جماع کا فرنہیں ہیں، البتہ جمہور کی مخالفت کی وجہ سے خاطی اور گنا ہگار ہیں، ان آخری دوقسموں کا حکم بیر ہے کہ منکرین خلافت خلفاء ثلاثہ کی افتداء میں نماز اور ان سے منا کحت مکروہ تحریک ہے اور بعض علماء نے احتیاطاً بطلان کا حکم بھی دیا ہے اور دوسرے والے خض (یعنی جو حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کو تقدر ب دب اور کثرت ثواب میں افضل ما نتا ہو) کی افتداء میں نماز اور ان سے منا کحت مکروہ تنزیبی ہے۔ قاضی عیاض کی شفاء، ملاعلی قاری اور خفا جی کی شروحات، حاشیہ شامی اور شرح فقدا کبروغیرہ سے ایسا ہی ظاہر ہوتا ہے۔

والعلم عندالله العلى الاكبر كتبه الفقير الحقير عبدالقادرمحبّرسول ابنمولا نافضل رسول الحثى القادرى البدايوني

#### تصديقات علماء بدايون

الجواب صحیح: (۱) نوراحمہ بدایونی (۲) اعجاز احمد (۳) جمیل الدین بدایونی (۴) سدید الدین بدایونی (۴) سدید الدین بدایونی (۵) فضیح الدین بدایونی (۶) محبّ احمد قادری (۷) فضل مجید فاروقی (۸) علی اسد بدایونی (۹) غلام غوث غوثی عباسی -

## تصديق ازمرادآباد

هذا الجواب صحيح اس كى موئيروه عبارت ب جوردا كتاريس مرقوم ب:

ولهذا يظهر ان الرافضى ان كان ممن يعتقد الالوهية فى على او ان جبريل غلط فى الوحى او كان ينكر صحبة الصديق او يقذف السيده الصديقة فهو كافر لمخالفة القواطع المعلومة من الدين بالضرورة بخلاف ما اذا كان يفضل علياً او يسب الصحابة فانه مبتدع لا كافر.

ترجمہ: اسی سے ظاہر ہوگیا کہ اگر رافضی ان لوگوں میں سے ہے جوحضرت علی کی الوہیت کا اعتقاد رکھتے ہیں یا بیا عقاد رکھتے ہیں کہ حضرت جبریل نے وحی لانے میں غلطی کر دی یا صدیق اکبر کی صحبت کے منکر ہوں یا حضرت سیدہ عائشہ پر بدکاری کی تہمت لگائیں ایسا شخص کا فرہے، ضروریات دین کی مخالفت کی وجہ سے برخلاف اس کے کہوئی حضرت علی کو افضل مانے یا صحابہ کوسب وشتم کر بے تو وہ مبتدع ہے کا فرنہیں۔ فقط محمد عالم علی مراد آبادی عفی عنہ

## تصديقات علماءراميور

بلاشبه وه رافضی جوضر وریات دین کامنکر ہے وہ کا فر ہے اور حضرت صدیق اکبر کی خلافت کامنکر مجھی کا فر ہے جیسا کہ ابن ہمام کی تح ریاور نورالانوار سے سمجھ میں آرہا ہے۔ فقط محمد ارشاحسین مجد دی عفی عنه دستخط: علاء الدین احمد احمدی مجی الدین محمد عبد القادر احمدی محمد عبد القادر۔

## تصديقات علماء كلهنو

اصاب من اجاب فی الواقع جور وافض ضروریات دین کے منکر ہیں وہ کا فر ہیں اور جوایسے نہیں ہیں وہ فاسق ہیں، ابوشکورسالمی تمہید میں لکھتے ہیں:

كلام الروافض مختلف فبعضه يكون كفراً وبعضه لا، فلوقال ان علياً كان اللها نزل من السماء كفر، ولوقال ان النبوة كانت لعلى وجبريل اخطاء كفر، ومنهم من قال ان عليا افضل من رسول الله عليه فهذا كله كفر، واما الذي يكون بدعة ولايكون كفر فهو قولهم ان علياً افضل من الشيخين ومنهم من قال يجب اللعن على من خالف علياً و هذا كله وما يشبه بدعة ليس بكفر لانه صادر عن تاويل.

#### هوالمصوب- صاحب بحرالرائق شرح كنز الدقائق فرماتے ہيں:

فاولى ماذكره في باب البغاة ان هذا الفروع المنقولة في الفتاوى من التكفير لم تنقل عن الفقهاء اى المجتهدين وانما المنقولة عنهم عدم تكفير من كان من قبلتنا حتى لم يحكموا بتكفير الخوارج الذين يستحلون دماء المسلمين و اموالهم و سب اصحاب النبي عَلَيْكُ لكونه عن تاويل و شبهة و لا عبرة بغير المجتهدين و ذكر في المسائرة ان ظاهر قول الشافعي وابي حنيفة انه لا يكفر احد منهم وان روى عن ابي حنيفة انه قال لجحم اخرج عني يا كافر حملاً على السبية وهو مختار الرازى و ذكر في شرحها للكمال ابن ابي شريف ان عدم تكفيرهم هو المنقول عن جمهور المتكلمين والمفقهاء فان الشيخ ابا الحسن الاشعرى قال في كتاب مقالات الاسلاميين اختلف المسلمون بعد النبي عَلَيْكُ في السياء ضلل بعضهم بعضاً وتبرأ بعضهم عن بعضٍ فصاروا فرقاً متبائنين الا ان الاسلام لجمعهم ويعمهم.

بہتر وہ ہے جوانھوں نے باب البغاۃ میں ذکر کیا ہے کہ تکفیر کے سلسلہ میں فتاویٰ میں جوفروع منقول ہیں وہ فقہا لیعنی مجتہدین سے منقول نہیں ہیں بلکہ مجتہدین سے تو اہل قبلہ کی تکفیر نہ کرنا منقول ہے، یہاں تک کہ ان مجتهدین نے ان خوارج پر بھی حکم کفر نہیں لگایا ہے جو مسلمانوں کے جان و مال کو حلال سمجھتے ہیں اور اصحاب نبی کوسب وشتم کرتے ہیں، (مجتهدین کے ملکی وحلال سمجھتے ہیں اور اصحاب نبی کوسب وشتم کرتے ہیں، (مجتهدین کے تکفیر نہ کرنے کی وجہ ہے کہ) ہے باتیں تاویل اور شبہہ کی بنیاد پر ہیں اور غیر مجتهدین کا عقبار نہیں۔

مسائرہ میں ہے کہ امام شافعی اور ابوصنیفہ کے قول کا ظاہر یہ ہے کہ اہل قبلہ میں سے کسی کی تکفیز نہیں کی جائے گی، اگر چہ امام ابوصنیفہ سے روایت ہے کہ انھوں نے جم بن صفوان کو''یا کافر'' کہہ کر مخاطب کیا تھالیکن اس کو سب وشتم پرمجمول کیا جا تا ہے اور یہی امام رازی کا مختار ہے۔ مسائرہ کی شرح میں کمال ابن افی شریف فرماتے ہیں کہ اہل قبلہ کی تکفیر نہ کرنا ہی جمہور شکلمین وفقہا سے منقول ہے، اس لئے کہ شخ ابوالحن اشعری اپنی کتاب مقالات الاسلامیین میں فرماتے ہیں کہ نبی کریم سیالی کے بعد لوگوں کے درمیان بے شار چیزوں میں اختلاف ہوگیا، بعض نے بعض کو گوں گراہ قرار دیا اور بعض نے بعض سے برأت ظاہر کی، تو بیا لگ الگ فرقوں میں تقسیم ہوگئے ہاں مگر اسلام ان سب کو جا مح اور عام ہے'۔

حضرت ملك العلماء مولانا بحرالعلوم عليه الرحمة "درسائل اركان" عين ارشاد قرمات عين الاحمة اعلم ان المبتدع الذي يصلى إلى القبلة لم يحكم الائمة الاربعة بكفرهم وماروي عن الامام ابي حنيفة من قال بخلق القرآن فهو كافر فاطلاق الكافر من الكفران اى كافر النعمة لا من الكفر الذي هو مقابل الايمان لكن المبتدع الذي يحرز المصلى خلفه ثواب الجماعة لكن يكره عند وجود غير المبتدع مبتدع لم يصل بدعة إلى ان يصلى عند كونه اماماً للسنى بلانية اويلعن في الصلاة عليه اوعلى مقتداهم اويصلى بلا طهارة للتعنت او كان في وضوئه وتغسله شبهة واما هذا المبتدع فلا يجوز الصلوة خلفه البتة وماروي عن الامامين ابي حنيفة والشافعي فساد الصلوة خلف الشيعة فالمراد بالشيعة من كان ديدنهم السب وكان في ادعية فالمراد بالشيعة من كان ديدنهم السب وكان في ادعية

الصلوتية سب الصحابة الاخيار ولا يرون الامامة فى الصلوة جائزه ولا شك فى فساد الصلوة خلف هذه الفئة من الشيعة واما الشيعة الذين يفضلون علياً على الشيخين ولا يطعنون فيها اصلاً كالزية فيجوز خلفهم الصلوة لكن يكره كراهة شديدة.

حاننا جاہے کہ وہ مبتدع جوقبلہ کی طرف رخ کر کے نماز بڑھتا ہوا ئمہار بعہ نے اس کی تکفیر کا حکم نہیں دیا اور وہ جوامام ابوحنیفہ سے منقول ہے کہ آپ نے فر مایا کہ'' جو محض قرآن کومخلوق کیے وہ کا فریے'' تو یہاں کا فر کفران سے ہے لیعنی و شخص نعمت کا ناشکراہے،اس میں کا فراس کفر سے مشتق نہیں ہے جوامیان کے مقابلہ میں بولا جاتا ہے، رہاوہ مبتدع جس کے پیچھے نماز یڑھنے والا جماعت کا ثواب حاصل کرتا ہے، لیکن غیرمبتدع کی موجودگی میں اس کے پیچھے نماز پڑھنا مکروہ ہےوہ ایسا مبتدع ہے کہ اس کی بدعت اس حد تک نہ پینچی ہو کہ جب وہ کسی سی کا امام بنے تو بغیر نبیت کے نمازیڑھا دے، یا نماز میں سنی پریا اس کے مقتدیٰ پرلعت کرے، ضد میں بغیر طہارت کے نماز پڑھادے، پااس کے وضو پائنسل (کی صحت) میں شبہ ہو، کیونکہ ایسےمبتدع کی اقتداء میں بہر حال نماز جائز نہیں ہے اور امام ابو حنیفہ اور شافعی سے یہ جومروی ہے کہ' شیعہ کے پیچھے نماز فاسد ہے'' تواس قول میں شیعہ سے وہ شیعہ مراد ہے کہ صحابہ پرسب وشتم کرنا جس کی عادت میں شامل ہواور جن کی نماز کی دعاؤں میں صحابۂ اخیار پرسب وشتم شامل ہو،اورامامت کونماز میں جائز نہ بیجھتے ہوں،اس قتم کے شیعوں کے پیچھے نماز کے فاسد ہونے میں کوئی شک نہیں ہے، رہے وہ شیعہ جو صرف حضرت علی کوشیخین برفضیلت دیتے ہوں اوران حضرات پرطعن نہ کرتے

ہوں جیسے زید ریہ وغیرہ تو ان کے چیچے نماز جائز ہے لیکن مکروہ بکراہت شدیدہ ہے'۔

حضرت بحرالعلوم شرح فقدا كبرمين فرماتے ہيں:

وازیں جہت کہ ستحل ذنب کا فرست بعض متاخرین تکفیرامامیہ می کنندیہ آنها سب شخین حلال میدانند و نیز خلافت صدیق را که باجماع ثابت است انكارى كنند، وشيخ ابن هام گفته در شرح هدايد درباب امامت كه امام ابوحنيفه وامام شافعي نمازيس آنها بإطل ميدانند والر كافرنبو دنديز دآن امامین نماز باطل نبودے چه نمازیس مبتدع صحیح است کیکن مکروہ، وصاحب بح الرائق گفته كه روايت از قد ماءمروى نشده واين فقير گويد كه ظاهر قول صاحب بح الرائق است، چەردافض امامپەسب را حلال نميدانند باقيام دليل، واوشان دليل را قائم نمي دانند بلكه ماول اند واجماع رامسلم نمي دانند وماول كافرنمي شودينانجيه بالا گزشته است وامامين ابوحنيفه و شافعي تكفير احدے از اہل قبله نمی کنند واوشاں بکفر کس نمی گویند، مگر آں کہ دلیل قطعی باشد چوں ابوجهل وابولهب وابلیس وابوطالب، ومرادامام از فاجرآں کس ست كهمومن يقيني باشدمع طذافسق كرده باشدخواه دراصول چون زيدبيرو معتزله وخواه در فروع چول حجاج وغيره پس شيعه خارج شدند ونماز پس ایثال جائز نیست چه آنها مومن یقنی نیست اند، جابرابن عبدالله که صحافی کامل است می فرمایند که شیعه کافراند پس عدم جوازنماز پس شیعه بشبه کفر ست نه برائے کفرحقیقی پس مند فع شداستدلال ابن هام بتکفیر شیعه۔ '' گناه کوحلال جاننے والا کا فرہےاسی وجہ سے بعض متاخرین نے امامیہ کی تکفیر کی ہے، کیونکہ بہلوگ سب شیخین کوحلال جانتے ہیں اور خلافت صدیق کا جوکہ اجماع سے ثابت ہے انکار کرتے ہیں، شرح ہدا یہ کے باب امامت میں شیخ ابن همام نے فرمایا ہے کہ:''امام ابوحنیفہ اور امام شافعی امامیہ کے پیچیے نماز کو باطل قرار دیتے ہیں اگر بہلوگ کا فرنہ ہوتے تو ان دونوں اماموں کے نز دیک ان کے پیچھے نماز باطل نہ ہوتی ، اس لئے کہ مبتدع کے پیچیے نماز صحیح ہے گر مکروہ ہے''۔اورصاحب بحرالرائق نے فرمایا کے 'اس بارے میں قد ماء سے کوئی روایت مروی نہیں ہے''۔ یہ فقیر ( یعنی بح العلوم مولا نا عبدالعلی فرنگی محلی ) کہنا ہے کہ صاحب بحرالرائق کا قول ظاہر ہے کیونکہ روافض امامیہ قیام دلیل کے ساتھ (سب وشتم کو) حلال نہیں جانتے اور بہلوگ (سب وشتم کی حرمت یر) دلیل کو قائم ہی نہیں مانتے، بلکہ تاویل کرتے ہیں اور اجماع کو بھی تسلیم نہیں کرتے اور تاویل کرنے والا کافرنہیں ہے۔جبیبا کہاویر بیان گزر چکا اور دونوں امام ابو حنیفہ اور شافعی اہل قبلہ میں سے سی کی تکفیرنہیں کرتے اور پیسی کے کفر کے بارے میں (اس وقت تک ) کچھنیں کتے جب تک کہ دلیل قطعی موجود نہ ہوجیسے کہ ابوجہل، ابولہب، ابلیس اور ابوطالب وغیرہ اور فاجر سے امام کی مراداییا شخص ہے جومومن یقنی ہواس کے ساتھ ساتھ فسق بھی کرتا ہو بہت ، خواه اصول عقائد میں ہوجیسے زید بہاورمعتز لہخواہ فروع میں ہوجیسے حجاج وغیرہ پس شیعہ اس سے خارج ہو گئے اوران کے پیچھے نماز جائز نہیں ہے، كيونكه بدلوك مومن يقني نهيس مين - جابر بن عبدالله جو كامل صحابي مين فرماتے ہیں کہ شیعہ کافر ہیں۔ لہذا شیعہ کے پیچھے نماز کا عدم جواز کفر کے شبہ کی وجہ سے ہے نہ کہ کفر حقیقی کی بنیادیر،اس سے ابن ہمام کا استدلال مندفع ہوگیا جوانھوں نے شیعوں کی تکفیر کے بارے میں کہاتھا''۔ والثداعكم

واللدائم حرره ابوالاحيا محر نغيم فرنگي محلى عفي عنه

## كتب معتبره كي عبارتين

اب اختصار کے ساتھ کتب معتبرہ کی عبارتیں نقل کی جاتی ہیں جن کا حوالہ پہلے سوال کے جواب میں مذکور ہے، امام قاضی عیاض شفاء میں فرماتے ہیں:

وكذلك من دان بالوحدانية وصحت النبوة ونبوة نبينا عليه الصلوة والسلام ولكن جوز على الانبياء الكذب فيما اتوابه ادعى فى ذلك المصلحة بزعمهم اولم يدعها فهو كافر باجماع كالمتفلسفين وبعض الباطنية، والروافض........ وكذلك من انكر القرآن اوحرفاً منه او غير شيئاً منه اوزاد فيه كفعل الباطنية والاسماعيلية ...... وكذلك نقطع بتكفير غلاة الرافضة فى قولهم ان الائمه افضل من الانبياء.

''اسی طرح جو شخص وحدانیت، نبوت کی صحت اور ہمارے نبی علیہ الصلاق والسلام کی نبوت کا اقر ارکر ہے لیکن انبیاء کیہم السلام جو پچھلائے ہیں اس کے بارے میں ان پر جھوٹ کو جائز رکھے خواہ کسی مصلحت کے دعوے کے ساتھ یا بغیر مصلحت کے تو وہ بالا جماع کا فرہے، جیسے فلا سفہ، بعض باطنیہ اورر وافض .....اوراسی طرح جو شخص قر آن کا انکار کرے یا اس کے سی حرف کا انکار کرے یا اس میں پچھ تبدیلی کرے یا پچھ زیادہ کرے جسیا کہ باطنیہ اور اساعیلیہ وغیرہ نے کیا .....اوراسی طرح ہم قطعی طور پر غالی رافضیوں کی تکفیر کرتے ہیں ان کے اس قول کی وجہ سے کہ ائمہ انبیاء سے رافضیوں کی تکفیر کرتے ہیں ان کے اس قول کی وجہ سے کہ ائمہ انبیاء سے افضل ہیں'۔

قاضی عیاض شفاء میں مزید فرماتے ہیں:

وقد اجمع المسلمون ان القرآن المتلو في جميع اقطار

الارض المكتوب في المصحف بايدى المسلمين مما جمعه الدفتان من اول الحمد لله رب العالمين الى آخر قل اعوذ برب الناس انه كلام الله تعالى ووجه المنزل على نبيه محمد على المعلمة وان جميع مافيه حق وان من نقص منه حرفاً قاصداً لذلك اوبدله بحرف آخر مكانه اوزاد فيه حرفاً مما لم يشمل عليه المصحف الذي وقع عليه الاجماع واجمع على انه ليس من القرآن عامداً لكل هذا انه كافر ولهذا روى مالك قتل من سب عائشة بالغيرية لانه خالف القرآن ومن خالف القرآن قتل لانه كذب بما فيه.

ترجمہ: تمام مسلمانوں کا اجماع ہے کہ وہ قرآن جوتمام روئے زمین پر تلاوت کیاجا تا ہے، جوصحف میں مسلمانوں کے ہاتھوں میں لکھا ہواموجود ہے، الجمد للدرب العالمین کے شروع سے لے کرقل اعوذ برب الناس کے ختم تک اللہ کا کلام ہے اوراس کے بی جھائے گئے پرنازل ہوا ہے اوراس میں جو پچھ بھی ہے سب حق ہے، جس محف نے قصداً اس کے کسی حرف میں کی گی ، یااس کے کسی حرف کو دو مرح رف سے بدل دیا، یااس میں کسی ایسے حرف کو زیادہ کردیا کہ اس مصحف میں شامل نہیں ہے جس پراجماع واقع ہوا ہے اوراس پر بھی اجماع ہے کہ بید (زیادہ کیا جانے والا) حرف قرآن میں سے نہیں ہے، تو قصداً ایسا کرنے والا شخص کا فرہے اسی لیے امام ما لک نے حضرت عائشہ پر تہمت لگانے والے کے قل کا حکم دیا ہے، اس لیے کہ اس نے قرآن کی مخالفت کی اور جس نے قرآن کی مخالفت کی قرآن کی مخالفت کی اور جس نے قرآن کی مخالفت کی اور جس نے قرآن کی مخالفت کی قرآن کی مخالفت کی اور جس نے قرآن کی مخالفت کی تو کر آن کی مخالفت کی اور جس نے قرآن کی مخالفت کی تو کر آن کی مخالفت کی اور جس نے قرآن کی مخالفت کی اور جس نے قرآن کی مخالفت کی اور جس نے قرآن کی مخالفت کی دور جس نے قرآن کی مخالفت کی مخالفت کی دور جس نے قرآن کی مخالفت کی مخالفت کی دور جس نے قرآن کی مخالفت کی مخالفت کی مخالفت کی دور جس نے قرآن کی مخالفت کی مخالفت کی دور جس نے قرآن کی مخالفت کی دور جس نے قرآن کی مخالفت کی دور جس نے قرآن کی مخالفت کی دور جس نے دور کی دور کی دور کی دور جس نے دور کی دو

ملاعلی قاری اس کی شرح میں فرماتے ہیں:

من آيات دالة على برائتها وانما اكتفى النبى عَلَيْكُ بحد القذف على قاذفيها لما صدر عنهم قبل براء ة ساحتها فحينئذ لاوجه لتخصيص مالك فان اجماع العلماء على ذلك.

ترجمہ: ''(یعنی پیتکذیب)ان آیوں کی ہے جوحفرت عاکشہ کی برات پر دلالت کررہی ہیں، نبی کریم اللہ نے آپ پرتہمت لگانے والے کوصرف حدقذ ف لگوائی (قتل نہیں کروایا)اس کی وجہ بیہ کمان لوگوں نے بیتہمت اس وقت لگائی تھی جب آپ کی برات نازل نہیں ہوئی تھی، لہذا (حضرت عاکشہ پرتہمت لگانے والے کی سزائل ہے)اس کی تخصیص صرف امام مالک کے ساتھ کرنے کی کوئی وجہ نہیں کیونکہ اس پرعلاء کا اجماع ہے۔

#### شفااورشرح شفامین مزیدہے کہ:

وكذلك نكفر من اعترف من اصول الصحيحة ..... كاكثر الروافض القائلين بمشاركة على في الرسالة للنبي عَلَيْكُ و بعده وكذلك كل امام عند هؤلاء يقوم مقامه في النبوه والحجة.

ترجمہ: ''اسی طرح ہم ہر اس شخص کی تکفیر کرتے ہیں جو اصول صححہ کا اعتراف تو کرتا ہو ( مگر ضروریات دین میں سے کسی کا منکر ہو ) جیسے اکثر روافض جو نبی کر یم اللہ کی رسالت میں حضرت علی کو شریک کرنے کے قائل ہیں، اسی طرح ان لوگول کے نزدیک ان کے تمام ائمہ نبوت و حجت میں حضور اللہ کے قائم مقام ہیں'۔

قاضی عیاض شفاء میں اور ملاعلی قاری اس کی شرح میں فر ماتے ہیں:

وسب آل نبى وازواجه واصحابه عليه السلام وتنقيصهم

حرام ..... وقداختلف العلماء فی هذا ای فی ساب الصحابة فی مشهور مذهب مالک رحمه الله الموافق للجمهور ..... وقال ای مالک ایضاً من شتم احد امن اصحاب النبی عَلَیْ ابابکرا وعمر اوعمر اوعثمان او علیاً او معاویة او عمروبن العاص فان قال کانوا علی ضلال و کفر قتل وان شتم بغیر هذا من مشاتمة الناس نکل نکالا شدیداً. ترجمه: "نی کریم الیه می آل آپ کی از واج اور آپ کے اصحاب کوسب و شتم کرنا اور ان کی تنقیص کرنا حرام ہے ..... ایسے خص (جس نے صحابہ کوسب و شتم کیا ہو) کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے، امام ما لک کا منہ جوجمہور کے موافق ہے مشہور ہے، امام ما لک نے بیر بھی فرمایا کہ معاویہ عمروبن العاص رضی اللہ تعالی عنهم وغیرہ تو اگر اس نے بیر کہا کہ یہ معاویہ عمروبن العاص رضی اللہ تعالی عنهم وغیرہ تو اگر اس نے بیر کہا کہ یہ لوگ کرائی یا کفر پر سے تو وہ تل کیا جائے گا اور اگر ایسے گا کی گوٹ کی جیسے لوگ گرائی یا کفر پر سے تو وہ تل کیا جائے گا اور اگر ایسے گا کی گوٹ کی جیسے لوگ کی جاتم ہوتائی کی جاتم ہوتائی کی جاتم ہوتائی کی جاتے گا ور اگر ایسے گا کی گوٹ کی جاتے گا ور اگر ایسے گی جاتی ہوتائی کی جاتے گا ور اگر ایسے گا کی گوٹ کی جاتے گا ور اگر ایسے گا کی گوٹ کی جاتے گا ور اگر ایسے گا کی گوٹ کی جاتے گا ور اگر ایسے گا کی گوٹ کی جاتے گا ور اگر ایسے گا کی گوٹ کی جاتے گا ور اگر ایسے گی جاتی ہوتائی گوٹ کی جاتے گا ور اگر ایسے گا کی گوٹ کی گوٹ کی گوٹ کی گوٹ کی گوٹ کی جاتے گا ور اگر ایسے گی جاتی گوٹ کی جاتے گا ور اگر ایسے گی جاتی گوٹ کی جاتے گا کی گوٹ کی گوٹ کی گوٹ کی جاتے گا کی گوٹ کی گوٹ

غنية المستملى شرح منية المصلى كي باب امامت مين فرمايا:

ويكره تقديم المبتدع ايضاً لانه فاسق من حيث الاعتقاد وهو اشد من الفسق من حيث العمل لان الفاسق من حيث العمل يعترف مابه فاسق ويخاف ويستغفر بخلاف المبتدع والمراد بالمبتدع من يعتقد شيئاً بخلاف ما يعتقده اهل السنة والجماعة وانما يجوز الاقتدار به مع الكراهة اذالم يكن ما يعتقده يؤدى إلى الكفر عند اهل السنة اما لوكان مؤدياً الى الكفر فلا يجوزاصلاً كالغلاة من الروافض الذين

يدعون الالوهية لعلى رضى الله تعالى عنه او ان النبوة كانت له فغلط جبريل و نحو ذلك مما هو كفر و كذا من يقذف الصديقة اوينكر صحبة الصديق او خلافته وكالجهمية والقدرية والمشبهة القائلين بانه تعالى جسم كالاجسام ومن ينكر الشفاعة او الرؤية او عذاب القبر او الكرام الكاتبين واما من يفضل علياً فحسب فهو من المبتدعة الذين يجوز الا قتداء بهم مع الكراهة وكذا من يقول انه تعالى جسم لا كالاجسام وم قال انه تعالى لا يرى لجلالته وعظمته، وروى ا محمد عن ابعي يوسف وابي حنيفة ان الصلوة خلف اهل الاهواء لا يجوز كانه بناء على ماعن ابي يوسف انه قال لا يجوز الا قتداء بالمتكلم وان تكلم بالحق، قال الهنداوي يجوز ان يكون مراده من يناظر في دقائق علم الكلام وقال صاحب المجتبئ يجوز أن يريد الذي قرره أبو حنيفة حين راى ابنه حماد ان يناظر في الكلام فنهاه فقال رايتك تناظر فيه فقال كنا نناظروكان على رؤسنا الطير مخافة ان يزل صاحبنا وانتم تناظرون وتريدون زلة صاحبكم ومن اراد زلة صاحبه فقد اراد ان يكفر فهو قد كفر قبل صاحبه وهذا المتكلم لا يجوزا لاقتداء به.

واعلم ان حكم بكفر من ذكرنا من اهل الاهواء ونحوهم مع ماثبت عن ابى حنيفة والشافعي من عدم تكفير اهل القبلة من المبتدعة كلهم محمله ان ذلك المعتقد نفسه كفر فالقائل به قائل بما هو كفر وان لم يكفر بناء على كون قوله

ذلك عن استفراغ وسعه مجتهداً في طلب الحق لكن جزمهم ببطلان الصلاة خلفهم لا يصح هذا لجمع الا ان يراد بعدم الجواز عدم الحل مع الصحة والافهو مشكل ه كذاذكره الشيخ كمال الدين ابن همام وعلى هذا يجب ان يحمل المنقول على ماعدا غلاة الروافض فان امثالهم لم يحصل منهم يذل وسع في الاجتهاد فان القول بان علياً هو الاله او بان جبريل غلط و نحو ذلك من السخف انما هو متبع محض لهوا وهوا سواء حالاً ممن قال ما نعبدهم الا ليقربونا الى الله زلفي فلا يتاتى من مثل الامامين ان يحكم بانهم من اكفر الكفرة وانما كلامهما في مثل من له شبهة فيما ذهب اليه وان كان ماذهب اليه عندالتحقيق في حد ذاته كفراً كمنكر الرؤية وعذاب القبر ونحو ذلك فان فيه انكار حكم النصوص المشهورة والاجماع إلا ان لهم شبهة قياس الغائب على الشاهد و نحو ذلك مما علم في الكلام وكمنكر خلافة الشيخين والسب لهما فان فيه انكار حكم الاجماع القطعي الاانهم ينكرون حجة الاجماع باتهامهم الصحابة لكان لهم في الجملة وان كانت ظاهر البطلان بالنظر الى الدليل فبسبب تلك الشبهة التي ادى اليها اجتهادهم لم يحكم بكفرهم من ان معتقدهم كفر احتياطاً بخلاف ما ذكرنا من الصلواة فتامل.

ترجمہ: اور نماز کے لئے مبتدع کو بھی آگے کرنا مکروہ ہے، اس لئے کہوہ عقیدے کے اعتبار سے فاسق ہے، یہ فاسق اس فاسق سے زیادہ شدید

ہے جو عمل کے اعتبار سے فاسق ہو، اس لئے کہ فاسق عملی اپنی فسق کا اعتبراف کرتا ہے، ڈرتا ہے اور استغفار کرتا ہے، برخلاف مبتدع کے، اور یہاں مبتدع سے ایسا شخص مراد ہے جو اہل سنت و جماعت کے مخالف عقیدہ رکھے، مبتدع کی اقتداء جائز ہے کراہت کے ساتھ اگر کوئی ایسا عقیدہ نہ رکھتا ہو جو اہل سنت کے نزد کیک گفر تک پہنچا نے والا ہو، رہا وہ مبتدع جو ایسا عقیدہ رکھتا ہو جو گفر تک پہنچا نے والا ہوتو ایسے شخص کی اقتداء ہم گرز جائز نہیں ہے جیسے غالی رافضی جو حضرت علی کے لیے الوہیت کا دعویٰ کرتے ہیں یا یہ کہتے ہیں کہ نبوت حضرت علی کے لئے تھی جبریل سے کہنچا نے میں غلطی ہوئی اور اس طرح کے گفریہ عقائدہ غیرہ اور اس طرح وہ شخص بھی جو حضرت عائشہ پر تہمت لگاتا ہو یا حضرت صدیق کی صحابیت کا انکار کرتا ہو یا آپ کی خلافت کا انکار کرتا ہو اور جسیا کہ جمیہ اور قدر یہ فرقے اور وہ مشہد جو اللہ تعالی کے لئے عام جسموں کی طرح جسم ہونے فرقے اور وہ مشہد جو اللہ تعالی کے لئے عام جسموں کی طرح جسم ہونے کا تائیں ہوں اور وہ شخص جو شفاعت، رویت باری، عذاب قبر اور کراماً کا تبین کا انکار کرتا ہوا اور جسم ہونے کا تائی کی کے تائل ہوں اور وہ شخص جو شفاعت، رویت باری، عذاب قبر اور کراماً کا تائین کا انکار کرے۔

ر ہاوہ شخص جوسرف حضرت علی کی تفضیل کا قائل ہے تو وہ ان مبتدعین میں سے ہے جن کے پیچھے کراہت کے ساتھ نماز جائز ہے اور اسی طرح وہ شخص بھی جو یہ کے کہ اللہ کا جسم ہے مگر عام جسموں کی طرح نہیں یا یہ کے کہ اللہ کا دیدار ممکن نہیں ہے اس کی جلالت وعظمت کی وجہ ہے۔

امام محمد نے قاضی ابو یوسف اور امام ابوحنیفہ سے روایت کی ہے کہ اہل ہواء و بدعت کے پیچھے نماز جائز نہیں ہے، اس مسئلہ کی بنیا داس روایت پر ہے جو ابو یوسف سے مروی ہے کہ انھوں نے فر مایا کہ متکلم کی اقتداء جائز نہیں۔ اگر چہ حق بات کہتا ہو۔ ہنداوی نے کہا کہ مکن ہے اس سے ان کی مرادوہ

متكلم ہوجوعلم كلام كى باريكيوں ميں بحث ومناظر ہ كرتا پھرتا ہو،صاحب مجتبی نے فر مایا کیمکن ہے کہان کی مراد ابوحنیفہ کا وہ قول ہو جوانھوں نے اس موقع برفر مایا تھا جب اینے بیٹے جماد کوعلم کلام میں مناظرہ کرتے ہوئے د يكها تقا، تو آب نے بيٹے کو منع فرمايا۔ بيٹے نے کہا كميں نے آپ كو بھى اس میں مناظرہ کرتے ہوئے دیکھا ہے، تو آپ نے فرمایا کہ ہاں ہم مناظرہ کرتے تھے (اور اتنے سکون واطمینان سے کرتے تھے) گویا ہمارے سروں پریرندے بیٹھے ہوں اور ہم ڈرتے تھے کہ ہمارا مدمقابل لغزش نہ کر بیٹھے اور ابتم لوگ مناظرہ کرتے ہواور (مناظرہ میں ) ہیہ چاہتے ہوکہ تمہارا مقابل غلطی کرے،جس نے پیچایا کہاس کا مقابل غلطی کرے گویا اس نے بیر جاہا کہ اس کا مقابل کفر کرے، تو وہ اپنے مقابل سے پہلے کافر ہو گیااور یہی وہ متکلم ہے جس کے پیچیے نماز جائز نہیں ہے۔ جاننا چاہیے کہ جن اہل اھواء و ہدعت کا ہم نے ذکر کیاان پر حکم کفر لگا نا جبکہ ا ما ابوحنیفہ اورا مام شافعی سے ثابت ہے کہ اہل قبل کی تکفیز نہیں کی جائے گی (توبیحکم کفر)اس بات برمجمول ہے کہ وہ نفس اعتقاد کفر ہے، تواس کا قائل الی چیز کا قائل ہے جو کفر ہے۔اگر چہاس کی تکفیراس بنیاد پرنہیں کی جائے گی کہ اس کا بیقول طلب حق کی کوشش کرتے ہوئے اپنی استطاعت کو کشادہ کرنے کی وجہ سے ہے، لیکن ان کا اس بات پر جزم کرنا کہ ایسے بدعقیدہ کے پیچھے نماز جائز نہیں ہے، بدرست نہیں ہے ہاں اگر عدم جواز سے مراد پدلیا جائے کہ نماز درست ہونے کے باوجود حلال نہیں ہے (اگر بيمراد نه ليا جائے تو) بيه ايك مشكل مسكله ہے۔ شيخ كمال الدين ابن هام نے ایساہی ذکر کیا ہے۔

اس بنیاد پرضروری ہے کہ منقول کومحمول کیا جائے غالی رافضیوں کے علاوہ

یر،اس لیے کہ بہاوران کی طرح کے دوسر بےلوگوں نے حق کی تلاش میں حدو جہداور کوشش نہیں کی کیونکہ حضرت علی کواللہ ماننا ما کھر وحی لانے میں جریل کے نلطی ہونے کی بات کہنا وغیرہ بیسب محض نفس واھواء کی بنیا دیر ہے، باوگ ان لوگوں سے برے حال میں ہیں جو بیہ کہتے ہیں مانعبد هم الاليقربونيا إلى الله زلفي توان دونوں اماموں (ليخي ابوحنيفه اور شافعی) سے بہامیزہیں کی حاسکتی کہ وہ ایسےلوگوں کو کافر نہ کہیں بلکہان دونوں حضرات کا کلام ان لوگوں کے بارے میں ہے جس کے اختیار کردہ موقف میں شبہ ہو۔اگر چەعندالتحقیق ثابت ہو جائے کہان کا موقف فی نفسه كفر ہے جبيبا كەروبىت بارى تعالى، عذاب قبر وغيره كامنكر، چونكەاس میں نصوص مشہورہ کے حکم اورا جماع کا انکار ہے مگریہ کہاس معاملہ میں ان کے شبہات ہیں کہ انھوں نے غائب کو حاضر پر قیاس کر لیا ہے اور جیسے شیخین کی خلافت کامنکر، کیونکہ اس میں اجماع قطعی کے حکم کا افکار ہے مگر بہ کہ وہ لوگ اجماع کے ججت ہونے کا انکار کرتے ہیں صحابہ پراتہام کرنے کی وجہ سے، الہذافی الجملہ ان کے لئے ایک شبہ ہے جواگر چہ دلیل کی طرف نظر کرتے ہوئے ظاہرالبطلان ہے۔ تو وہ شبہ جس کی طرف ان کوان کا اجتہاد لے گیا ہے اس کی وجہ سے احتیاطاً ان کی تکفیر کا حکم نہ دیا جائے گا، اگرچەان كامعتقد كفر ہو، برخلاف ان كى اقتداء كے تكم كے جبيبا كەہم نے ذكركيا"\_

#### فآويٰ عالمگيري ميں فرمايا:

قال المرغناني يجوز الصلاة خلف صاحب هوى و بدعة و لا يجوز خلف الرافضي والجهمي والقدرى والمشبهة ومن يقول بخلق القرآن و حاصلة ان كان هو لا يكفر صاحبه يجوز الصلواة خلفه مع الكراهية والافلا هكذا في التبيين والخلاصة وهو الصحيح هكذا في البدائع.

ترجمہ: مرغنانی نے کہا کہ صاحب بدعت کے پیچیے نماز جائز ہے مگر رافضی جمی ، قدری ، مشبہہ اور خلق قرآن کے قائل کے پیچیے جائز نہیں ہے اس کا خلاصہ بیہ ہے کہا گر وہ بدعت الیبی ہو کہ جس کی وجہ سے اس کی تکفیر نہ کی جائے تو اس کے پیچیے کرا ہیت کے ساتھ نماز جائز ہے ور نہیں ، یہی تبیین الحقائق اور خلاصہ میں بھی ہے اور یہی صحیح ہے جیسا کہ بدائع میں ہے۔ ملاعلی قاری شرح فقدا کبر میں فرماتے ہیں:

والجمع بين قولهم لا نكفراحدا من اهل القبلة وقولهم يكفر من قال بخلق القرآن اواستحالة الرؤية اوسب الشيخين او لعنهما وامثال ذلك مشكل كما قال شارح العقائد وكذا قال شارح المواقف ان جمهور المتكلمين والفقهاء على انه لا يكفر احدا من اهل القبلة وقد ذكر في كتب الفتاوى ان سب الشيخين كفر وكذا انكار اما متهما كفر ولا شك ان امثال هذه المسئله مقبولة بين جمهور المسلمين فالجمع بين القولين المذكورين مشكل. ووجه الاشكال عدم المطابقة بين المسائل الفرعية والدلائل الا صولية التي من جملتها اتفاق المتكلمين على عدم تكفير اهل القبلة المحمدية ويدفع الاشكال بان نقل كتب الفتاوى مع جهالة قائله وعدم اظهار دلائله ليس بحجة من ناقله اذ مدار الاعتقاد في المسائل الدينية على الادلة القطعية على ان في تكفير المسائل الدينية على الادلة القطعية على ان في تكفير المسلم قد يترتب مفاسد جلية وخفية فلا يفيد قول

بعضهم انما ذكروه بناء على الامور التهديدية والتغليظية ولا يخفى انه يمكن ان يقال فى رفع الاشكال ان جزمهم ببطلان الصلاة خلفهم احتياطاً لا يستلزم جزمهم بكفرهم الا ترى انهم جزموا ببطلان الصلاة مستقبلة الى الحجر احتياطاً مع عدم جزمهم انه ليس من البيت بل حكموا بموجب ظنهم فيه انه منه فاوجبوا الطواف من ورائه ثم اعلم ان المراد باهل القبلة الذين اتفقوا على ماهو من ضروريات الدين كحدوث العالم وحشر الاجساد وعلم الله تعالى المهمات فمن واظب طول عمره على الطاعات والعبادات مع اعتقاد قدم العالم او نفى الحشر اونفى علمه سبحانه مع اعتقاد قدم العالم او نفى الحشر اونفى علمه سبحانه بالحزئيات لايكون من اهل القبلة وان المراد بعدم تكفير احد من اهل القبلة عند اهل السنة انه لا يكفر مالم يو جد شئ من امارات الكفر وعلاماته ولم يصدر عنه شئ من موجباته.

ترجمہ: ''علاء کے قول' 'ہم اہل قبلہ میں سے سی کی تکفیر نہیں کرتے' اوران کے اس قول کہ' جوقر آن کو مخلوق کے یارویت باری کو محال کے یاشخین کو سب وشتم اور لعت کرے وہ کا فر ہے' اوراسی قتم کے دوسرے اقوال کے درمیان جمع وظیق مشکل ہے، جیسا کہ شارح عقائد نے فرمایا ہے۔ اس طرح شارح مواقف فرماتے ہیں کہ جمہور مشکمین وفقہا نے فرمایا کہ اہل قبلہ میں سے سی کی تکفیر نہیں کی جائے گی اور ساتھ ہی ساتھ کتب فتاوی میں یہ جس کی تکفیر نہیں کی جائے گی اور ساتھ ہی ساتھ کتب فتاوی میں یہ جس کی تکفیر نہیں کی جائے گی اور ساتھ ہی ساتھ کتب فتاوی میں یہ جس کی تحدید شخین کفر ہے اسی طرح ان کی امامت وخلافت کا یہ جس کی تعلقہ کے سب شخین کفر ہے اسی طرح ان کی امامت وخلافت کا

ا نکار کفر ہے اور اس میں کوئی شک نہیں کہ اس فتم کے مسائل کی امثال عام مسلمانوں کے درمیان مقبول ہیں۔ تو اب ان دونوں اقوال کے درمیان جمع تطبیق مشکل ہے۔

اس اشکال کی وجہ ہے ہے مسائل فروعیہ اور دلائل اصولیہ کے درمیان مطابقت نہیں ہو یارہی ہے، دلائل اصولیہ ہی سے یہ بات بھی ہے کہ عدم تکفیراہل قبلہ پر متکلمین کا اتفاق ہے اور بیاشکال اس طرح دفع کیا گیا ہے کہ کتب فقاوی کی نقل قائل کے مجہول ہونے اور اس کے دلائل ظاہر نہ ہونے کی وجہ سے جمت نہیں ہے۔ اس لئے کہ مسائل دینیہ میں ادلہ قطعیۃ پر دارو مدار ہوتا ہے۔ اس لئے کہ مسلمان کی تکفیر کرنے میں بہت سے ظاہر اور پوشیدہ مفاسد مرتب ہوتے ہیں، یہاں پر بعض حضرات کا میہ کہنا مفید نہ ہوگا کہ (فقہانے کتب فقاوی میں) ان کی تکفیر صرف تہدید و تغلیظ کے طور پر فرمائی ہے۔

مخفی نہ رہے کہ اشکال رفع کرنے کے لئے یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ اہل بدعت کے پیچھے احتیاطاً نماز کے فساد کا جزم کرنا اس بات کوستازم نہیں ہے کہ ان کی تکفیر کا بھی جزم کر لیا جائے ، کیا تم نہیں و یکھتے کہ فقہا نے احتیاطاً اس شخص کی نماز کے فساد کا جزم کیا ہے جو حجر اسود کی طرف منھ کر کے نماز کر سے ، اس کے باوجود انھوں نے اس کا جزم نہیں کیا کہ حجر اسود بیت اللہ میں سے نہیں ہے ، بلکہ اپنے طن غالب کے مطابق انھوں نے تھم لگایا ہے کہ حجر اسود بیت اللہ کہ حجر اسود بیت اللہ کہ حجر اسود بیت اللہ کے حجر اسود بیت اللہ کا حصہ ہے ، الہٰذا انھوں نے اس کے سامنے سے طواف کو واجب قرار دیا ہے۔

پھر جاننا جا ہیے کہ اہل قبلہ سے وہ لوگ مراد ہیں جو ضروریات دین پرمتفق ہوں مثلاً عالم کا حادث ہونا، جسموں کا حشر اور اللہ تعالیٰ کے تمام کلیات و

جزئیات کے جانے کا اعتقاداوراتی قسم کے دیگر ضروری مسائل۔ جوشخص
پوری زندگی طاعت وعبادت میں گزار دے مگر ساتھ ہی عالم کے قدیم
ہونے یا اجسام کے حشر نہ ہونے یا اللہ تعالی کے جزئیات نہ جانے کا
اعتقادر کھے وہ ہرگز اہل قبلہ میں سے نہ ہوگا اور اہل سنت کے نزد یک اہل
قبلہ کی تکفیر نہ کرنے کا مطلب ہے ہے کہ ان کی تکفیراس وقت تک نہیں کی
جائے گی جب تک کفر کی نشانیوں اور علامتوں میں سے پھھ نہ پایا جائے اور
موجبات کفر میں سے کوئی بات ان سے صادر نہ ہو'۔

الحمد لله تعالىٰ على ختم الكتاب والله تعالىٰ اعلم بالصواب واليه المرجع والمآب.



# تعزبيداري كمتعلق فتولي

سوال: ماهمحرم میں افعال خیرا دران کا تواب کر بلامعلی کے شہدا کرام علیم السلام کی ارواح کو بخشا کیا تھم اسلام کی ارواح کو بخشا کیا تھم رکھتا ہے؟ جبیبا کہ ملک ہندوستان میں رائج ہے۔ بینوا و تو جو و ۱.

المجسواب: افعال خیر کے نام پر ہندوستان میں جو چیزیں رائج ہیں وہ دوشم کی ہیں، ایک تو وہ المحر خیر کہ واقعی جن کا مطلقاً خیر ہونا شرع شریف سے ثابت ہے اور ماہ محرم میں ایصال ثواب کی نیت سے کیے جاتے ہیں ان کا حکم ہیہ ہے کہ امور خیر مثلاً ختم قرآن شریف بمحبوبان حق سبحانہ کے حصح حالات کا ذکر کرنا، مساکین پرصد قہ کرنا اور تمام سلمین کو ہدایا اور تحفے وینا ان (سارے کا موں) کا خیر اور نیکی ہونا مطلقاً نصوص دین سے ثابت ہے، بیکام کسی بھی وقت اور کسی بھی جگہ کیے جائیں موجب ثواب و ہرکت ہیں اور ان کا ثواب ہزرگوں کی ارواح کو بخشا درست ہے اور (ایساکرنا) نفع و فائدہ کا سبب ہے۔ لہذا محرم الحرام میں ایام شہادت جناب امام حسین کی مناسبت اور تعلق سے اس فتم کے کار خیر کرنا شرعاً موجب خیر و ہرکت ہے اور ایصال ثواب کے ارادے سے یہ امور خیر انجام دینا نہایت مناسب اور موجب ثواب ہے۔

دوسر نیک کام کہ جن کواہل ہندنے نیک کام گمان کرلیا ہے اور درحقیقت قواعد شرعیہ کی روسے ان کا نیک ہونا ثابت نہیں ہے بلکہ ان کا برا ہونا شریعت سے ثابت ہے لیس ایسے کاموں کو کرنا موجب گناہ ہے اور ان کی نسبت جناب امام ہمام (حسین) علیہ السلام کی طرف کرنے سے شریعت کا حکم تبدیل نہ ہوگا۔

انھیں کا موں میں سے ایک کام تعزید داری بھی ہے کہ ککڑی اور کاغذ وغیرہ سے تعزید تیار کیا جاتا ہے اور اس کو امام ھام (حسین) کا روضہ قرار دے کر باز اراور گلی کو چوں میں گشت کرایا جاتا ہے اور جنگل میں لے جاکر اس کو فن کر دیا جاتا ہے ، دراصل اتنا ہی تعزید داری کی حقیقت و ماہیت ہے ، باقی اس میں دوسری چیزیں مثلاً تصاویر وغیرہ اس کے زوائد وعوارض ہیں ، اس سے قطع نظر کہ ان زوائد وعوارض سے گناہ صغیرہ و کبیرہ لازم آرہے ہیں صرف تعزید داری اور اس کو کار ثواب سمجھنا ان زوائد وعوارض سے گناہ صغیرہ و کبیرہ لازم آرہے ہیں صرف تعزید داری اور اس کو کار ثواب سمجھنا

بھی قواعد شرعیہ اور ضوابط دیئیہ سے واضح مخالفت رکھتا ہے۔ اولاً تواس لیے کہ اس میں اسراف بے جا اور مال کی فضول خرجی ہے جو گناہ و وبال کا موجب ہے، اس کے لئے آیت کریمہ ان المصب خدرین کانوا احوان المشیاطین (بیشک فضول خرجی کرنے والے شیاطین کے بھائی ہیں) کافی ہے۔ کاش کہ وہ مال جوابصال ثواب کی نیت سے تعزید داری میں خرچ کیاجا تا ہے اوراس کو زمین میں دفن کردیتے ہیں اس کا دسوال حصہ بھی اگر (ضرورت مند) سادات کرام کی خدمت میں نذر کر دیتے تو حق سبحانہ وتعالی اور اس کے محبوبوں کی خوشنودی کا سبب ہوتا، اس کی مثال ایسے ہی ہے جیسے کوئی شخص ہرروزیا ہرسال جناب رسالت ما بھی گئے کے ایصال ثواب کے خیال سے درہم ودیناریا کاغذاور لکڑی وغیرہ زمین میں دفن کردے، یا کنوئیں اور دریا میں ڈال دے اور اس کام کو باعث ثواب سمجھے، کوئی بھی عقل منداس حرکت کو جائز نہیں سمجھے گا۔

(تعزیداری کے ناجائز ہونے کی) دوسری وجہ بیہ ہے کہ من گڑھت چیز کو حضرت امام حسین کی طرف منسوب کر کے اپنے وہم و گمان میں ہیں بھے لینا کہ بیہ بعینہ وہی چیز ہے اوراس سے برکت حاصل کرنا پیشر بعت سے موافقت نہیں رکھتا، اس کی مثال ایسے ہی ہے کہ جیسے کوئی شخص اپنے گھر کو خانہ کعبہ قرار دے یا اس کو حضو و ایستے ہی کا روضہ مقد سے قرار دے یا کوئی کنواں کھود کراس کو کوثر وزمزم کے وغیرہ پس کسی چیز کو ایسے ہی زبان سے کچھ قرار دے کراس کی تعظیم کرنا بیا ہے وہم و گمان کی پیروی ہے بلکہ اپنی جانب سے شریعت ایجاد کرنا ہے۔

اگرکوئی سوال کرے کہ کوئی تعزیہ اس روضہ مقدسہ کی بالکل ضیح مثال ہوجس کو ایران کے رافضی سلاطین نے اپنے عہد میں توڑ کر درست کر کے بنایا تھا، لہذا (تعزیہ کے ہو بہو ویسا ہی ہونے کی بنیاد پر) اس کوفرضی اور من گھڑت نہیں کہا جاسکتا جیسا کہ آپ نے امر دوم کے بیان میں (فرضی اور من گھڑت ہونے کی بنیاد پر) تعزیہ داری کے عدم جواز کا تھم لگایا ہے اور ساتھ ہی اس میں برکت حاصل کرنے کا بھی عقیدہ نہ ہو (تو پھر تو یہ تعزیہ جائز ہونا چاہیے؟)

اس کا جواب چندوجوہ سے ہے:

ا۔ان مذکورہ سلاطین کے بنائے ہوئے درود بوار کے نقشہ کا باعث برکت ہونا از روئے شرع کوئی

صورت ہیں رکھتا۔

۲۔ اس قتم کے نقشے بنانے میں مال خرچ کرنا فضول خرچی سے خالی نہیں ہے۔

سے اوران سب باتوں سے قطع نظر بغیر میت کے قبریں بنانا جبیبا کہ تعزید میں لکڑی وغیرہ کی بنائی جاتی ہیں شرعاً ممنوع ہے۔

ہ۔ اور بالفرض اگر تعزیدان تمام ممنوعات سے خالی بھی ہوتب بھی کوئی ایسا کام جومتند فقہاا ورمعتمد محدثین سے منقول نہ ہو بلکہ فاسقوں اور جاہلوں نے بلا دلائل شرعیہ ایجاد کر لیا ہو وہ بدعت سیئه میں داخل ہے، لہذا ایسا کام کرنا گناہ اور اس کو جائز سمجھنے والا بدند ہب اور گناہ گار ہے۔ رہے وہائی نجدی اور اساعیلی فرقے کے لوگ جو صرف تعزیبہ بنانے والوں اور دیکھنے والوں پرمشرک ہونے کا تحکم لگا دیتے ہیں میخش ان کی جہالت و گمراہی ہے۔

اگرکوئی اعتراض کرتے ہوئے بیمسلہ پیش کرے کہ حرام کوحلال قرار دینااور معصیت کومباح کرنا کفر ہے، تواس کا جواب میہ ہے کہ بیمسکلہ اس صورت میں ہے کہ کسی خاص فعل کا نصوص قطعیہ سے حرام اور معصیت ہونا ثابت ہواور وہ ضروریات دین میں داخل ہواور بیمعاملہ یہاں مفقو د ہے لہذا تعزید داری برحکم کفرلگا نامر دود ہے۔

والثداعكم بالصواب

حرره الفقير الحقير عبدالقادر محبّر سول ابن مولا نافضل رسول حنفی قادری بدایونی کان الله کهما

\*\*\*

# مجلسِ مرثیہ خوانی کے متعلق فتو کی

سوال: جناب سیدالشهد اءریحان رسول الثقلین حضرت امام حسین علی جده وعلیه السلام کے ذکر شهادت کی مجلس منعقد کرنا جبیبا که ماه محرم میں ہندستان میں رائج ہے ازروئے شرع کیا حکم رکھتا ہے؟ بینوا و تو جروا.

البعواب: مجالس ذکرشہادت کارواج ان شہروں میں کئی طرح کا ہے اور ہوتم شریعت مطہرہ کے مطابق الگ الگ عکم رکھتی ہے۔

پھاسے قسے استی میں معتمد محد ثین کی کتابوں سے جھے اور معتمد روایات میں سے چھ شاہ عبدالعزیز دہلوی محد ثین کی کتابوں سے جھے اور معتمد روایات ہوں ان روایات میں سے چھ شاہ عبدالعزیز دہلوی کے رسالہ ' سرالشہا دتین' میں مذکور ہیں۔ بیروایات معتمدہ اجر جزیل اور صبر جمیل کے حصول کی نیت سے نثر میں وعظ کے طور پریانظم میں بغیر مروجہ غناء پڑھی جائیں اور ان روایات صحیحہ میں سے بھی ایسے الفاظ ساقط کر دیئے جائیں جوعوام کی نظر میں سوءادب کا وہم پیدا کریں، نوحہ گری اور سینہ کوئی وغیرہ جوامور ممنوعہ ہیں اس مجلس میں نہ ہوں تو ایسی مجلس کا حکم یہ ہے کہ اس قسم کی مجالس رب الارباب کی رحمت نازل ہونے کا سبب، بے حساب اجر کا باعث اور کی ثواب ہے۔ لیکن اس قسم کی مجافل کا انعقاد سوائے چند مقامات کے میں نے نہیں سنا۔

دوسری قسم - مرثیه خوانی کی مجلس آراسته کی جائے اوراس میں اس قسم کے مرثیه پڑھے جائیں جن میں انبیاء کرام یا ملائکه عظام علیہم السلام کی بے ادبی و اہانت ہو یا غیر نبی کی نبی پر فضیلت لازم آرہی ہو، جیسا کہ اکثر مروجہ مرثیوں میں حضرت جبریل یا حضرت سلیمان یا حضرت موسیٰ یا حضرت یوسف یا حضرت عیسیٰ علیہم السلام کی ہتک وتو بین ہوتی ہے۔

اس قتم کی مجالس کا حکم بیہ ہے کہ ایسی مجلس منعقد کرنے اس میں حاضر ہونے اوران کفریہ کلمات کو سننے سے کفرلازم آتا ہے اوراگران کلمات کفریہ پراصرار اوران کا التزام ہوتو یقیناً آدمی کافر ہوجائے گا۔ تیسری قسم - مرثیه خوانی کی مجلس آراسته کی جائے اوراس میں ایسے مرثیه پڑھے جائیں جوروافض کے تصنیف کردہ ہوں جو کہ اپنی فدہب کی واہی روایتوں کی بنیاد پرنظم کرتے ہیں اور اکثر ان میں اشارہ و کنا یہ سے خت تبرا ہوتا ہے اور جوعقا کدا ہل سنت کی مخالفت سے ہرگز خالی نہیں ہوتے ۔ اس قتم کی مجالس کا حکم یہ ہے کہ ایسے مرشے پڑھنے والا، سننے والا اور ایسی مجالس منعقد کرنے والا اہل سنت سے خارج اور روافض میں داخل ہے۔

چوقھی قسم - ایسے مرشے جن میں جاہلوں کی جھوٹی اور من گھڑت روایتیں ہوں گوکہ عقائد اہل سنت کے صراحةً مخالف نہ ہوں ، ایسی مجالس کا حکم یہ ہے کہ بلا شبہ ایسی مجالس منعقد کرنا ، ایسی میں اور ایسے مرشیہ سننا موجب گناہ ہے ، نوحہ کرنا ، سینہ پٹینا اور کالے کپڑے پہننا بھی اسی قتم میں داخل ہے۔

پانچویں قسم – علاء اہل سنت کی معتمد کتب سے سیح روایات پر شتمل مراثی مروجہ غناء کے طور پر پڑھنا، یہ شم مختلف فیہ ہے اولاً تو اس لئے کہ غناء کے جواز وعدم جواز میں علاء کا اختلاف ہے، دوسری یہ کہ اس قتم کی مجالس میں روافض کے خاص شعار سے مشابہت ہے، الہٰذا اس قتم کی مجلس سے بچناہی بہتر ہے۔

والثداعلم بالصواب

حرره الفقير الحقير عبدالقادر محبّر سول ابن مولا نافضل رسول حنفي قادري بدايوني كان الله لهما

\*\*\*

# فيتمله ردروافض

**ترتیب** حضرت مولا ناشاه سید حسین حیدر سینی مار هروی

> **تدجمه** مولا نااسیرالحق محمد عاصم قادری

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله العزيز العلام ولى الانعام واكمل الصلوة وافضل السلام على سيدالانام سيدنا و مولانا محمد ن الذى هوللانبياء ختام وعلى آله العظام واصحابه الكرام واولياء امته إلى يوم القيام،

اما بعد.

فقیرسید حسین حیدرسینی قادری تمام اہل اسلام کی خدمت میں عرض کرتا ہے کہ اس سے قبل میں نے علاء اعلام کی خدمت میں روافض سے نکاح اور نماز میں ان کی اقتداء کے بارے میں ایک استفتاء کیا تھا، چونکہ علاء کے جوابات میں روافض کے بعض عقائد کے بارے میں حکم کفراور بعض عقائد کے بارے میں حکم فسق تحریر کیا گیا تھا، نیز یہ کہ روافض کے فرقوں کے درمیان عقائد کے بارے میں حکم فسق تحریر کیا گیا تھا، نیز یہ کہ روافض کے فرقوں کے درمیان عقائد کے سلسلہ میں اختلاف درجہ میں حکم فیق چواہے لہذا دور حاضر کے ایک شیعہ جمجہداوران کے بعین کے عقائد جاننے کے لئے میں نے ایک سوال نامہ مرتب کیا، ان سے ان سوالوں کے جواب حاصل کیے، پھر ان سوال و جواب کو علاء اہل سنت کی خدمت میں پیش کیا اور ان تمام سوالات و جواب کو علاء اہل سنت کی خدمت میں پیش کیا اور ان تمام سوالات و جواب کو جائے میں دی، اللہ تعالیٰ تمام اہل سنت کو اس پڑمل کرنے کی تو فیق عطا فرمائے و اللہ یہدی من یشاء المی صواط مستقیم.

اس رساله كانام "كمله ردروافض" ركه تا بول، ناظرين كرام سے اميد كرتا بول كه مجھ فقير كوء عاء خير ميں يا در كسي گ و بالله التوفيق و عليه التكلان و لا حول و لا قوة الا بالله العلي العظيم.

سوال (۱): قذف عائش محجے ہا عائش قذف سے بری تھیں، جیسا کہ خالفین کہتے ہیں اور ان کی برائت کے لئے دلیل میں قرآنی آیات لے کرآتے ہیں، غرض کہ ان کا حال کیا تھا؟ جواب: چندوجوہ سے قذف عائش صحیح نہیں ہے، پہلی تو یہ کہ قذف فی نفسہ حرام اور گناہ کبیرہ ہے اور اس کے واسطے شارع کی جانب سے ایک سزامقرر ہے، قرآن مجید میں حق تعالی کا ارشاد ہے:

والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا باربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة(١)

اور جولوگ پاک بازعورتوں پرتہمت لگائیں اور پھر جارگواہ پیش نہ کرسکیں تو ان کوائٹی کوڑے لگاؤ۔

دوسری وجہ میہ کہ عائشہ (رضی اللہ تعالی عنہا) کا ایسے کام کا ارتکاب کرنا جوقذف کا موجب ہو ہر گز ثابت نہیں۔

تیسری یہ کہ بغیر ثبوت قطعی کے مومنین و مومنات میں سے کسی کی طرف زنا کی نسبت کرنا اہل ایمان کے شایان شان نہیں ہے چہ جائے کہ نبی کریم (ﷺ) کی از واج میں سے کسی کی طرف اس کی نسبت کرنا جو یقیناً جناب رسالت مآب (ﷺ) کے آداب کے خلاف ہے۔
عائشہ سسسس(۲) پرتہمت لگانا ناجا ئز ہے اور لگانے والا گنہ گاراور شرعی سزا کا مستحق عائشہ سنا کہ جناب غفران مآب اعلی اللہ مقامہ نے 'د 'تکفیر المکفرین' میں ارشاد فر مایا ہے، ہاں باتھاتی امامید (شیعہ) عائشہ سسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسا کہ جسیا کہ رسول خدا (ﷺ) نے ارشاد فر مایا: یا عملی حرب ک حربی و سلمک سلمی (اعلیٰ تہمارا جنگ کرنا میراجنگ کرنا ہے اور تمایہ بندی کرنا میراجنگ کرنا ہے اور تیب دینے کے بعد تیجہ یہ نکتا ہے کہ عائشہ نے رسول السلام کے ساتھ جنگ کی تقی مقد مات کوتر تیب دینے کے بعد تیجہ یہ نکتا ہے کہ عائشہ نے رسول السلام کے ساتھ جنگ کی تقی مقد مات کوتر تیب دینے کے بعد تیجہ یہ نکتا ہے کہ عائشہ نے رسول

ا۔ سورہ نور:۸

۲۔ اس جگه تبرا کے سخت الفاظ تھاس لئے سفیدی چھوڑ دی گئی (سیرحسین حیدر)

٣\_ الضاً

خدا کے ساتھ جنگ کی اور واضح ہے کہ رسول خدا (علیقیہ اسے جنگ کرنے والا یقیناً ......(۱) ہے، نیز یہ کہ عائشہ نے جناب امیر علیہ السلام پر جو کہ با تفاق فریقین اولی الامر میں سے تضخروج کیا ہے، حالا نکہ از واج نبی (علیقیہ ) کی نسبت خدا نے فرمایا وقرن فی بیوتکن و لا تبر جن تبر ج الجاهلیة الاولیٰی (۲) ترجمہ: اور اپنے گھرول میں گھری رہواور اگلی جاہلیت کی سی بے پردگی کرے بے بردہ نہ پھرو۔

اور (عائشے نے) امیر علیہ السلام سے اپنی عداوت ظاہر کردی حالانکہ ق تعالی فرما تا ہے:
اطیعو الله و اطیعو الرسول و اولی الامر منکم. (۳)
ترجمہ: اللہ کی اطاعت کرو اور رسول کی اطاعت کرو اور اولی الامرکی
اطاعت کرو۔

اسی طرح اور دوسری وجو ہات بھی ہیں ، اس مختصر جواب میں جن کے ذکر کی گنجائش نہیں ہے واللہ بعلم ۔

سوال (۲): اہل بیت نبوی صلو قالته کیم اجمعین کا مرتبہ بالخصوص مولا ناومقدانا حضرت امیر المؤمنین امام المسلمین خلیفہ بلافصل یعنی شیر خدا حضرت علی مرتضی صلوق الله علیه کا مرتبہ تمام انبیاء سے سوائے حضرت سرور کا کنات ختم المرسلین علیه الف الف تحیة والثناء افضل ہے یانہیں؟
جواب: یقیناً ائمہ هدا (علیهم التحیة والثناء) کے مراتب تمام انبیاء بلکه اولوالعزم رسولوں سے بھی زیادہ ہیں سوائے حضرت خاتم المرسلین (صلوق الله علیه) اور جناب امیر علیه السلام کا رتبہ بھی افضل واعلی ہے جسیا کہ آپ کی سیرت اور خصائص کی طرف مراجعت کرنے سے ظاہر ہوتا ہے اور افضل واعلی ہے جسیا کہ آپ کی سیرت اور خصائص کی طرف مراجعت کرنے سے ظاہر ہوتا ہے اور بینار آیات وروایات اس امر پر دلالت کرتی ہیں، مثال کے طور پر جناب رسول خدا (علیہ ہے)

ا۔ اس جگہ تبرا کے سخت الفاظ تھاس لئے سفیدی چھوڑ دی گئی (سید سین حیدر) ۲۔ احزاب:۳۳ نے جناب امیر علیہ السلام کواپٹا''فس''فرمایا ہے۔جیسا کہ اللہ تعالی کے اس قول سے ظاہر ہے: تعالوا ندع ابناء نا وابناء کم ونساء نا ونساء کم وانفسنا وانفسکم. (۱)

ترجمہ: آؤ! ہم اورتم اپنے اپنے لڑکوں کو بلائیں اور اپنی اپنی لڑکیوں کو بھی بلائیں اورخود ہم اورتم بھی جمع ہوجائیں۔

فریقین (لیعنی سی وشیعه) کے اتفاق سے یہ بات ثابت ہے کہ مباہلہ کے دن امیر علیه السلام جناب رسول خدا (علیقہ ) کی جگہ پر تھے اور عقل سلیم اور فہم منتقیم پر یہ بات پوشیدہ نہیں ہے کہ جناب رسول خدا (علیقہ ) تمام انبیاء سے افضل ہیں۔ (اب جبکہ امیر علیه السلام حضور اکرم علیه السلام حضور اکرم علیه السلام حضور اکرم علیه پر ہیں تو) قیاس مساوات کا تقاضا ہے کہ حضرت امیر کی فضلیت تمام انبیاء پر ثابت ہو، چہ جائے کہ مساوات، ہاں جناب ولایت مآب (حضرت علی) کی فضلیت یا مساوات میں کل الموجوہ حضرت رسالت مآب (علیقہ ) سے کفر ہے، ورنہ فرع کی فضلیت یا مساوات اصل کے ساتھ لازم آئے گی اور کسی عقل مند کی عقل اس کو جائز نہ رکھی ۔

سوال (۳): رسول خدا (عَلَيْكَ ) سے تقیہ کا واقع ہونا ثابت ہے یانہیں؟ اور تقیہ کا معنی کیا ہے؟
جواب: تقیہ کا معنی بیہ ہے کہ مواضع مستنی کے علاوہ اعداء دین کے ضرر سے اپنے نفس کی حفاظت کرنا۔ تقیہ کا وجوب ضروریات مذہب میں سے ہے اور قرآن مجید کی نص سے اس کا ترک کرنا منع ہے اور جناب رسالت مآب اللہ میں گامت پرثابت ہے جیسا کہ غار کے احوال مشہور میں بلکہ میر نئم روز سے زائدروشن ہیں۔

سوال (۲۰): ائمهٔ معصومین صلوق الله علیم اجمعین پرصحائف کا نازل ہونا کس طور پر ہے آیا بطریق الہام ہے یابطریق وحی انبیاء ہے؟

جسواب: وه صحیفے اور کلمات جوان حضرات سے ثابت ہیں وہ یا تو الہام کی مثل تھے یا پھر بالواسطہ رب علام کی وحی کی جانب متند تھے، چونکہ یہ حضرات عصمت کی وجہ سے نفسانیت اور کلام

ا۔ آلعمران:۱۱

خطا سے مبر ّ اتھے، اور ان حضرت کے کلمات حق سات وحی یا الہام کی جانب منسوب تھے، یہ وحی ربانی کا خلاصہ یا کتب ربانیہ کی شرح تھے، لہذا بطور مجازان کلمات کی نسبت خدا کی طرف کرنا جائز ودرست ہے۔

سوال (۵): مسلد بدأصيح بي انهيس؟ اور بدأ كامعنى كيا ب؟

جواب: بدأ كااصطلاحی معنی بمقتضاء مسلحت علم خدامیں تغیر و تبدیلی ہونا ہے نہ کہ پشیمانی کے طور پر جسیا کہ مثلاً زید کی عمر علم الهی میں ۴۰ سال ہے اب صلد رحمی اور نیکی کی وجہ سے بیہ مقدار عمر محوکر کے اس کی جگہ ۵ سال عمر لکھ دی گئی اور بہ تبدیلی اس علم کے ساتھ مخصوص ہے جولوح محووا ثبات میں درج ہے، اور علم لوح محفوظ اس قتم کے تغیرات سے محفوظ ہے، اس اجمال کی تفصیل کتب مبسوطہ مثلاً حق الیقین اور حدیقۂ سلطانیہ وغیرہ میں دیکھنا جا ہے۔

سوال (۲): رسول علیہ السلام کے ساتھ غار تور میں ابو بکر کی صحبت صحیح ہے یانہیں؟ جیسا کہ مخالفین اس آیت سے ثابت کرتے ہیں:

ثاني اثنين اذهما في الغار. (١)

اس آیت کامعنی کیاہے؟

جواب: اس آیت کی روشنی میں یارغار کی ہمراہی تسلیم ہے کیکن اس سے کسی قسم کی فضیلت کا اثبات ہونا تسلیم نہیں ہے ور نہ دعویٰ کرنے والے کے او پر دلیل لا نالازم، اور حقیقت میہ ہے کہ اس کے پاس اس امر پرکوئی دلیل نہیں ہے اور شاعر نے کیا اچھی بات کہی ہے:

(r).....

سوال ( ) : عثمان کے جمع کئے ہوئے قرآن میں کسی بھی طریقے سے تحریف ونقصان واقع ہوا ہے یا نہیں؟ مثلاً اعراب وکلمات میں تغیریا آیات میں تغیریاان آیتوں اور سورتوں کا اخراج جو مدائح مرتضوی یا دیگر اہل ہیت نبویہ کی شان میں تھیں اور ترتیب میں مخالفت وغیرہ واقع ہوئی ہے یا

ابه التوبة: ۴۸

۲۔ اس شعر میں صدیق اکبر کی شان میں تمرا تھااس لئے بیاض چھوڑ دیا گیا (سید حسین حیدر)

نہیں؟اگر ہاں تو قرآن شریف کو ناقص کہا جاسکتا ہے یا کامل؟

جواب: قرآن کوجمع کرنے والے بلک قرآن کوجلانے والے اور اس میں تح یف کرنے والے کی جانب سے قرآن کریم کے نظم یعنی تر تیب آیات وغیرہ میں تح یف ہونا فریقین کے مفسرین کے جانب سے قرآن کریم کے نظم یعنی تر تیب آیات وغیرہ میں تح یف ہونا فریقین کے مفسرین کے کلام کی روشنی میں ایبا ثابت ہے کہ بیان سے مستغنی ہے۔ اسی طرح اہل بیت علیہم السلام کی فضیلت میں وارد بعض آیات میں کی کئے جانے کے سلسلہ میں بہت سے قرائن اور بے شار آثار و روایات موجود ہیں، جیسا کہ سیوطی کی در منثور میں ہے کہ آیت کریمہ: کے فی اللّه المومنین القتال (اللّه نے مومنوں کو جنگ سے بیالیا، الاحزاب ۲۵)

دراصل اس طرح تھی کے فی اللّٰہ المنومنین القتال بعلی ابن ابی طالب (علی ابن ابی طالب (علی ابن ابی طالب کے سبب اللّٰہ نے مومنوں کو جنگ سے بچالیا)
اسی طرح آبت کر بماس طرح تھی:

ياايهاالرسول بلغ ما انزل اليک من ربک ان علياً امير المومنين. (ا \_رسول آپ پنچاد بح جو کھ آپ كرب كى جانب سے آپ يرنازل فرمايا گياہے كى ملى امير المونين بيں)

جب قرآن کے اندر کمی کیا جانا شیعوں کے اقوال سے قطع نظر خود سنیوں کے کلام سے ثابت ہور ہا ہے تو اب عثمان کی تحریف میں کیا شک و شبہ رہا۔ عیاں را چہ بیاں، کیکن اس کمی کئے جانے سے اصل قرآن میں کمی ہونالازم نہیں آتا۔ زیادہ سے زیادہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ جامع القرآن نے اپنے فطری نقص کی وجہ سے قرآن کی جع و تالیف میں تنقیص کی ہے اور اس میں کوئی شک نہیں، جیسا کہ اس بات میں شک نہیں کہ اصل قرآن میں کوئی نقص نہیں۔

سوال (۸): ناصبی لوگ (یعنی اہل سنت) اپنے تسلیم شدہ مسائل وعقائد کی وجہ سے جمہور علماء امامیر تمہم اللّٰد کے نزدیک مسلم ہیں یانہیں؟ ان کے پیچھے نماز کا کیا حکم ہے؟ اور ان سے زکاح کرنا درست ہے یانہیں؟

**جــواب**: جانناچا ہے کہ فی لوگ بظاہر شہادتین کا اقر ارکرتے ہیں اور دیگر شعائر اسلام بھی

اختیار کئے ہوئے ہیں، لیکن بباطن اس کے منکر ہیں، اگر منکر نہ ہوتے تو یہ بات ممکن نہیں تھی کہ حدیث بضعہ کے متواتر ہونے کے باوجود اہل بیت اور بالخصوص جناب سیدہ کی ایذ ارسانی ان سے سرز دہوتی۔ اس ایذ ارسانی کا صدور خودان کی صحاح ستہ (جن کا لقب صحاح رکھا ہے مگر حقیقناً وہ ضعاف ہیں) سے ظاہر و باہر ہے اور بے شار قرائن سے ثابت ہے جن میں سے پچھ کا ذکر ہم نے اپنی تفسیر میں کیا ہے۔

الله تعالی کے احکام دوسم کے ہیں (۱) احکام شریعت ظاہری ان کا دارو مدار ظاہر حال پر ہوتا ہے، مثلاً وراثت کا جاری ہونا یا نکاح وغیرہ کرنا، (۲) احکام شریعت باطنی واخروی ان کا دارو مدار باطنی اموراور پوشیدہ نیتوں پر ہوتا ہے۔ فان لکل امر ، مانوی ان خیراً فضراً وان مشراً وانما الا عمال بالنیات. (ترجمہ: آدمی جیسی نیت کرتا ہے اس کے لئے ویساہی ہے اگر خیر کی نیت کر بے تو خیر اور اگر شرکی نیت کر بیشک اعمال کا دارو مدار نیت کے اویر ہے۔)

پی مسلحت شرعید اور حکمت الہید کا مقتصیٰ یہی ہے کہ اس دنیا میں ان کا (یعنی سنیوں کا) حکم ہماری طرح ہواور اُس جہاں میں ان کا حکم مشرکین کی طرح ہو۔ خلاصہ یہ کہ ان کا آغاز اہل ایمان کے آغاز کی طرح ہے اور ان کا انجام مشرکین کے انجام کی طرح ہے۔ اعاذنا اللّٰه تعالیٰ ،ان کا ظاہر اسلام اور باطن کفر ہے۔ ان کا معاملہ اس خص کی طرح ہیں ہے جس کا ظاہر و باطن دونوں مومن ہوں جیسے ہم لوگ جن پر بالکلیہ ایمان کا حکم لگایا جاتا ہے ،اور نہ ہی ان کا معاملہ اس خص کی طرح ہے۔ جس کا ظاہر و باطن دونوں کفر ہوں اور اس پر ہالکلیہ حکم کفر لگایا جاتا بالکلیہ حکم کفر لگایا جاتا ہالکلیہ حکم کفر لگایا جائے ، بلکہ ان کا حال کفار کے نابالغ بچوں کی طرح ہے ، کیوں کہ کفار کے بیالکلیہ حکم کفر لگایا جائے ، بلکہ ان کا حال کفار کے نابالغ بچوں کی طرح ہے ، کیوں کہ کفار کے بیدا ہونے والا فطرت اسلامی پر بیدا ہوتا ہے ) کے مطابق وہ کفر و شرک سے مبر استھ لہذا (ہر پیدا ہونے والا فطرت اسلامی پر بیدا ہوتا ہے ) کے مطابق وہ کفر و شرک سے مبر استھ لہذا ان پر نہ کفر و شرک کا حکم لگے گا اور نہ آخیں اس کا عقاب پنچے گا، ہاں البتہ ظاہری احکام میں اپنے والدین کے تابع ہوں گے اور چونکہ ان کا ظاہر کفر ہے لہذا احکام ظاہر یہ کفر میان پر نافذ ایک نافلہ کفر ہے لائدا دکام ظاہر میں کو رہان پر نافذ ایک خارج کا می کا حکم سے کہ اور چونکہ ان کا ظاہر کفر ہے لہذا احکام ظاہر میں کو رہان پر نافذ ایک خارج کا میں البتہ طاہری کا حکم سے کہ اور چونکہ ان کا ظاہر کفر ہے لہذا احکام ظاہر میں کو رہان پر نافذ ایک خارج کے دیا کہ کا در خونکہ ان کا ظاہر کفر ہے لہذا احکام ظاہر یہ کو کہ کا در خونکہ ان کا خارج کونکہ ان کا ظاہر کفر ہے لیک کا در خونکہ کا در خونکہ کا کا در خونکہ کا کا در خونکہ کا در خونکہ کا در خونکہ کا کا در خونکہ کا کہ کا در خونکہ کا کے کا در خونکہ کی کا در خونکہ کا کونکہ کے در خونکہ کی کا در خونکہ کا کا در خونکہ کا در خونکہ کا در خونکہ کی کا در خونکہ کونکہ کا در خونکہ کے در خونکہ کونکہ کا در خونکہ کا در خونکہ کے در خونکہ کونکہ کی کے در خونکہ کونکہ کونکہ کے در خونکہ کونکہ کونکہ کی کونکہ کونکہ کے در خونکہ کونکہ کونکہ کونکہ کونکہ کے در خونکہ کے در خونکہ کی کا در خونکہ کونکہ کونکہ کی کا دور خونکہ کونکہ کی کا در خونکہ کی کا در خونکہ کی کونکہ کونکہ کی کے در خونکہ کی کا در خونکہ کونکہ کی کا دور خو

ہوں گے،جیسا کہ ان کے والدین پنجس ہونے کا حکم ہے وہی حکم ان پر بھی لگے گا وغیرہ۔

خلاصہ بیکہ چونکہ اہل سنت اسلام کا اظہار کرتے ہیں اور باطنی میں کفر چھیاتے ہیں لہذا

ان کے ظاہری احکام ظاہر شریعت کے مطابق ہوں گے اور باطنی احکام ان کے باطن کے مطابق اوراس سلسلہ میں مختلف احادیث وارد ہیں ان کوآپیں میں تطبیق دینے کا تقاضا بھی یہی مطابق اوراس سلسلہ میں مختلف احادیث وارد ہیں ان کوآپیں میں تطبیق دینے کا تقاضا بھی یہی ہے، کیونکہ حدیث بضعہ کا مفادیہ ہے کہ بیلوگ کا فرہوں اورامام ہمام حضرت جعفرصادتی علیہ السلام کے سمامنا ہل شام سے ہشام کا جو مناظرہ ہوا تھا اس کے بعض فقر بان کے اسلام کا قاضا کرتے ہیں، اب ان دونوں اخبار کے درمیان جمع قطبیق کا تقاضا ہیہ کہ ان کے باطن پر کفر کا حکم کیا گونہ احتمال کے باطن کر میں اور خاہر پر اسلام کا، ہاں البتہ ان کے پاک ہونے کا حکم کیک گونہ احتمال کو تاہم کا گایا جائے اور ظاہر پر اسلام کا، ہاں البتہ ان کے پاک ہونے کا حکم کیک گونہ احتمال کو تاب ہوتا ہے۔خلاصہ بیہ کہ اگر ان کو ' نجاست معفو ہ' میں سے شار کیا جائے تو بھی جو زبانی تقیہ پر مرتب ہوتا ہے۔خلاصہ بیہ کہ اگر ان کو ' نجاست معفو ہ' میں سے شار کیا جائے تو بھی جو زبانی تقیہ پر مرتب ہوتا ہے۔خلاصہ بیہ کہ اگر ان کو ' نجاست معفو ہ' میں سے شار کیا جو کے تو بھی جو زبانی تقیہ پر مرتب ہوتا ہے۔خلاصہ بیہ کہ اگر ان کو ' نجاست معفو ہ' میں ہے شار کیا جو کے تو بھی بیں ، جیسا کہ بعض ظریف علاء سے منقول ہے۔

مومنه عورت کا نکاح کسی سے کرنے کے سلسلہ میں اختلاف ہے، احتیاط کا تقاضا یہ ہے کہ اس سے اجتناب کیا جائے ، خصوصاً اوائل عمر میں ، ہاں اگراتفا قاً ایسا نکاح ہوجائے تو فنخ کا حکم نہیں دیا جائے گا، مگرزیادہ احتیاط کا تقاضایہ ہے کہ حتی الوسع خلع کے ذریعہ معاملہ کرکے ان کی قربت ونزدیکی سے پر ہیز کریں اور ان کے پیچھے نماز ہر گرز جائز نہیں ہے، لیکن اگر تقیہ شرعی میں مبتلا ہوتو پڑھ لے۔ واللہ اعلم فقط سرعلی محمد

### سوال ازعلما ہے اہل سنت

علاء اہل سنت کی بارگاہ میں سوال ہے کہ جو شخص مندرجہ بالا جو ابوں میں مٰدکورعقیدے رکھتا ہوجمہور اہل سنت کے نزد یک اس کا حکم کیا ہے؟ ایسے شخص کے پیچیے نماز پڑھنے کا کیا حکم ہے؟ ایسے عقیدے کی تر دیداوروہ میں استھ نکاح کرنا کیسا ہے؟ ان کے عقیدے کی تر دیداوروہ مفصل دلائل جورسائل مطولہ میں کھیں ہیں ان کوتح برفر مانے کی حاجت نہیں ہے، سائل کا مقصد صرف حکم شرعی جاننا ہے۔

### جواب ازعلما ہے اہل سنت

جواب (۱) - مذہب اہل سنت و جماعت کے مطابق حضرت عائشہ صدیقہ زوجہ مطہرہ جناب رسول خدائی ہے۔ اہل سنت و جماعت کے مطابق کفر ہے، روافض کی بہت کی کتابوں میں اس کفر شنیع کا افر ارموجود ہے۔ اب رہا یہ کہ اس مجہد نے پہلے سوال کے جواب میں اس کفر شنیع کا افر ارموجود ہے۔ اب رہا یہ کہ اس مجہد نے پہلے سوال کے جواب میں اس کا انکار کر کے صرف تر "ااور لعن طعن پر اکتفا کیا تو اس کا حکم یہ ہے کہ اس میم کا اعتقاد رکھنے والوں کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے، بہت سے فقہا نے ایسے خص پر کفر کا حکم لگایا ہے، لہذا ان فقہا کے مسلک پر ایسے خص کے پیچھے نماز قطعاً فاسد ہے اور ان سے نکاح کرنا یقیناً حرام ہے، لیکن متحکمین نے قطعیت کے ساتھ حکم کفر نہیں لگایا ہے، بلکہ ایسے خص کو مبتدع (بدئتی) لکھا ہے اور یہی مذہب محققین نے اختیار کیا ہے، لہذا اس مند کی ترمت کا بقینی ہونا لازم نہیں آتا، ہاں البتہ اقتداء نماز اور منا کے ساتھ کل کراہت تحریکی لازم آتی ہے جو قریب حرام ہے، اس مسلم کی تفصیل فقہ کی کتابوں میں فرور ہے اور روافض کے اوہام کا بطلان دلائل کا فیہ اور شافیہ کے ساتھ کلام وعقائدگی کتابوں میں درج ہے۔ یہاں سائل کی خواہش کے مطابق تفصیل دلائل سے قطع نظر صرف بیان حکم پراکتفا کیا گیا ہے۔

**جواب** (۲)- مذہب اہل سنت و جماعت کے مطابق کسی غیر نبی کوانبیاء میں سے کسی پر

فضیلت دینا کفراورائمہ اعلام کے اجماع کی روسے دائرہ اسلام سے خروج ہے، چونکہ جواب میں اس شیعی مجتہدنے اس بات کا التزام کیا ہے لہٰذا ایسااعتقادر کھنے والا کا فرہے، ایسے کی اقتداء میں نماز فاسداوران سے مناکحت حرام ہے۔

جواب (۳) - تقیہ جوفریقین (شیعہ وتی) کے درمیان متنازع ہے اس کا مطلب ہیہ ہے دشمنان دین کے ضرر پراپیے نفس کی حفاظت مقدم رکھنا، مگر شیعہ مجتمد نے اس کی مثال میں جو جمزت کی حکایت اور غارثور کا واقعہ پیش کیا ہے وہ محض مخالطہ ہے، بحث اس بات میں ہیں جو جمزت کی حکایت اور غارثور کا واقعہ پیش کیا ہے وہ محض مخالطہ ہے کہ کا فروں کے روبر واقوال کا ذبہ و باطلہ کا تکلم اور کتمان حق اللہ تعالیٰ کے حکم کے باوجود صرف وہم و مگان اور دشنوں کی ایذ ارسانی کے خوف سے باوجود کے دش سجانہ کی جانب سے جمایت واطمینان کا وعدہ ہے۔ تقیہ کا وہ معنی جور وافض کے مذہب کے مطابق ہاس کی نسبت انبیاء کرام علیم السلام کی طرف کرنا کفر ہے ، لہذا جو حض سے عقیدہ رکھے وہ کا فارک ہونا اور وہ کی کتاب خاتم انبیان علی ہے اور بیا نمہ دین کے اجماع کے مطابق یقیناً بیان کا آنار وافض کی کتب معتمدہ سے ثابت ہے اور ایما کی حواب میں وجی حقیق کا انکار کیا ہے اور الہام اور وہی مجازی کو ثابت رکھا ہے اور اس کو ائم کرام کی عصمت کے اعتقاد کی جہت بد نہ بی اس کا حکم ہیے کہ غیر انبیاء علیم اسلام کے لئے عصمت کا اثبات بد نہ بی اور گراہی ہے اور بحض علاء نے ایسے خص پر حکم کفر بھی لگایا ہے۔ بہر حال ایسے خص بد نہ بی اور گراہی ہے اور بحض علاء نے ایسے خص پر حکم کفر بھی لگایا ہے۔ بہر حال ایسے خص کی اقتداء میں نماز فاسداور ممنا کوت حرام ہے۔

جواب (۵) - مسئلہ بدء میں اگر چہ اس شیعہ مجتہد نے بدء کے اس معنی مشہور کا افکا کیا ہے جس کا التزام یقیناً کفر ہے، لیکن بدء کا دوسرامعنی اختیار کیا ہے مگر اس معنی کا اعتقاد بھی گفر ہے اس لئے کہ جس طرح حق سبحا نہ کی جانب پشیمانی کی نسبت کفر ہے۔ اس لئے کہ جس طرح حق سبحا نہ کی جانب پشیمانی کی نسبت کفر ہے۔ اسی طرح پہلے سے مصلحت کا علم نہ ہونے اور بعد میں اس مصلحت پر مطلع ہونے کی نسبت بھی اللہ تعالیٰ کی طرف کرنا گفر ہے۔ لہذا ایسے اعتقاد والے کی اقتد ااور منا کحت کا وہی حکم ہے جو پیچھے مذکور ہوا۔

جواب (٢) - صدیق اکبرض الله تعالی عنه کاشرف صحبت نص قر آنی سے ثابت ہے اور قطعیات وضروریات دین سے ہے۔ اس کا منکر بہر حال کا فرہے ، لیکن چونکہ یہ مجہد جواب میں شرف صحبت سے انکار کی جرأت تو نہ کر سکا صرف تبرا پر اکتفا کیا لہذا اس مسئلہ میں حکم میر شرف صحبت سے انکار کی جرأت تو نہ کر سکا صرف تبرا پر اکتفا کیا لہذا اس مسئلہ میں حکم میں نے کہ صحابہ پر تبرا کرنے والوں پر فقہاء کرام نے حکم کفر لگایا ہے اور محققین و متکلمین نے صرف مبتدع اور فاسق کہا ہے، بہر حال ایسا اعتقاد رکھنے والے کے پیچے نماز اور اس سے نکاح حرام ہے (پہلے مذہب پر) یا مکروہ تحریکی ہے (دوسرے مذہب پر) جو کہ قریب بہ حرام ہے، ہاں البتہ دوسرا مذہب بر) یا مکروہ تحریک ہے۔

جواب (۷) - اہل سنت و جماعت کاعقیدہ یہ ہے کہ قرآن کریم از اول تا آخرا پی تمام سورتوں، آیوں، حروف اور الفاظ کے ساتھ متواتہ ہے اور حق سجانہ و تعالیٰ کی حفاظت سے محفوظ ہے۔ سرور کا کنات آلیے کے حیات شریفہ میں جس فدرخود حق سجانہ و تعالیٰ نے نشخ تلاوت اور محووا ثبات فر مایا وہ سب آپ کی وفات شریف کے قریب محفوظ کر کے اتمام نمت اور اکمال دین فرما دیا۔ اب اس کے بعد ہرگز کسی قسم کے تغیر و تبدیلی، کی بیشی، تحریف و تصرف بشری کا امکان نہیں ہے، جناب سرورانس و جائے ایک اور کے وات کے بعد قرآن کریم میں تحریف و میں تحریف و میں تاریخ یف کا قائل بالا جماع کا فرہے، اس مجتمد نے جواب مذکور میں قرآن کریم میں وقوع تحریف کا قائل بالا جماع کا فرہے، اس مجتمد نے جواب مذکور میں قرآن کریم میں وقوع تحریف کو تعنی کا قرار کیا ہے اور اس عقیدہ کا معتقد کا فرحض اثبات سے گریز کیا ہے مگراس دھو کے سے تھم کفر سے نہیں نے سکتا اور یہ جواس نے دعوی کیا اثبات سے کریم کی تحریف و تصرف پر فریفین کا اتفاق ہے، یہ حض مغالطہ اور عوام کو دھوکا دینا ہے، قرآن کریم کی تحریف و تصرف پر فریفین کا اتفاق ہے، یہ حض مغالطہ اور عوام کو دھوکا دینا ہے، قرآن با وجود مجتمد نہ کورکا اس کو نہ جاننا کوئی تعجب کی بات نہیں ہاں البتہ تعجب اس بات پر ہے کہ وہ خودا ہے۔ کا کارے اعتادات سے ناوات ہے۔ وورات نے کا کارے اعتادات سے ناوات ہے۔

پ اس مسلہ کی تفصیل اور جملہ شبہات کا دفع دیگر کتابوں میں موجود ہے، سائل کی خواہش کے مطابق اسی قدر پراکتفا کیا جارہا ہے، ایسے خص کا حکم شرعی ہے کہ عقیدہ تحریف کے قائل کے ساتھ نکاح حرام اوراس کی اقتداء باطل محض ہے۔ان مسائل کے دلائل میں سے بعض ہمارے رسالے''ردروافض''میں موجود ہیں جوطیع ہو چکا ہے۔

کتبہ الفقیر الحقیر
عبدالقادر محبّ رسول
ابن مولا نافضل رسول الحقی القادری البدایونی

#### تضريقات

(۱) الجواب صحیح : محبّ احمد قادری بدایونی

(٢) الجواب صحيح : فضل احمد قادري بدايوني

(٣) الجواب صحيح : محمد ضح الدين عباسي

(۴) الجواب يح : محمر فضل مجيد قادري

(۵) الجواب صحیح : علی احمد قادری بدایونی

(٢) الجواب صحيح : محمر ميل الدين احمر قادري

مرتب (سیدسین حیدر مار ہروی) عفی عنه عرض کرتا ہے کہ آخری سوال جواہل سنت کی اقتدا میں نماز اور ان سے نکاح کے متعلق تھا اس کے جواب میں شیعہ جمہتد نے عجیب وغریب تقریر تحریر کی ہے۔ جواب کے شروع میں صراحت کی ہے کہ اس جہاں میں اہل سنت کا حکم ہماری طرح ہے اس کے باوجود جواب کے آخر میں ' دروغ گورا حافظ نباشد' کے تحت کھودیا کہ اہل سنت کے بیچھے کوئی نماز جائز نہیں ہے اور نکاح کے بارے میں کھا کہ اس سے احتیاط کرنا بہتر ہے۔ ان دونوں باتوں میں جواختلاف ہے وہ فلا ہر ہے، جب اس دنیا میں ہر معاملہ میں اہل سنت کا حکم شیعوں کی طرح قرار دیا ہے تواس تفریع کی بنیاد کس چیز پر رکھی گئی ہے سوائے اس کے کہ شیعوں کی نسبت بھی طرح قرار دیا ہے تواس تفریع کی بنیاد کس چیز پر رکھی گئی ہے سوائے اس کے کہ شیعوں کی نسبت بھی اس حکم کا اجراء کیا جائے۔

تندم - اب جب كراس زمانے كم جهركا حال ظاہر موليا اور اس علاقے كم تمام روافض اسى کے مقلد ہیں لہذا تمام اہل سنت کی خدمت میں عرض ہے کہ روافض کے ساتھ رشتہ داری قائم کرنے اور نکاح کرنے سے باز آئیں اور رواج اور رشتہ داری پرشریعت کے حکم کومقدم جانیں اور بیمنا کت که جس سے حرمت لازم آتی ہےاس کوحرام مجھیں اوراس معاملہ میں سستی اور لا پرواہی کوراہ نہ دیں کہاس میں عظیم قباحت لازم ہے۔ ہندوستان میں پرانے زمانے سے جواہل سنت اور روافض کے درمیان منا کحت کا رواج چلا آ رہا ہے اس پر قیاس کر کے اس دور میں منا کحت کو درست قرار نہ دیں۔ کیونکہ روافض کے عقائد اور نظریات میں تبدیلی اور انقلاب آفتاب سے زیادہ روثن ہے،ان کے متقد مین تح یف قرآن کےصراحةً قائل تھے اور دوسرے عقائد کفریہ بھی رکھتے تھے، مگران کے متوسطین علماء نے اپنے عقائد میں قدرے اصلاح کی چنانچے ابن بابو یہ نے تحریف قرآن کا انکار کیا اورنصیرالدین طوی نے خلفاء ثلاثہ کی تکفیر سے برأت طاہر کی ،علی طذا القیاس دوسر ہے مسائل میں بھی بہت سے شیعہ علماء نے تنزل سے کام لیا، یہاں تک کہ بعض نے كها كه وه صرف مسئلة تفضيل مين اختلاف ركھتے ہيں باقى کسى اورمسئله مين نہيں ،لہذا ہندوستان میں جب مذہب روافض آیا تو یہ وہی متوسطین علماء کا زمانہ تھا اور چونکہ ان کے عقا کد کفریہ ہیں تھے،لہذااس زمانے میں ان سے نکاح وغیرہ بھی حرام نہیں تھا،اسی وجہ سے گزشتہ زمانے میں ان سے رشتہ داری قائم ہونے اور نکاح وغیرہ کیے جانے کا معاملہ پیش آیا، حالانکہ بعد کے روافض جیسے آج کل کے مجتہدین وغیرہ نے پھران قدیم عقائد کفریہ کومعتبر ماننا شروع کر دیا اور اپنے متوسطين علمامثلا ابن ما بويهاورنصيرالدين طوي وغيره كي تحقيقات كوغلط بتانا شروع كرديا ،لهذااليي صورت میں ان سے رشتہ داری قائم کرنا اور نکاح کرناصاف طور پر حرام وقتیج سے راضی ہونے کے مترادف ہے،اس مسئلہ میں جو کہ حلال وحرام کا معاملہ ہے احتیاط کرنا ضروریات اسلام سے ہے، محض رسم ورواج کی بنیاد بر حکم شریعت برتعصب کی تهمت لگانا، دنیا و آخرت کا خوف نه ر کھنے اور ا پنی اولا د کوخراب کرنے کے مترادف ہے۔

وما علينا الا البلاغ و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين.



# اظهارالحق

ق**رتیب** حضرت مولا ناشاه سید حسین حیدر سینی مار هروی

> **تدجمه** مولا نااسیرالحق محمر عاصم قادری

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وب العالمين والصلوة والسلام على رسوله محمد ن المصطفى و آله و اصحابه اجمعين،

اما بعد

تمام اہل سنت و جماعت پر واضح ہو کہ گزشتہ ایا میں فرقۂ شیعہ نے تقیہ کرتے ہوئے تغیر زمان اور دیگر مسلحوں کے پیش نظر اپنے مذہب میں ترمیم واصلاح کر کی تھی ، اسی وجہ سے اہل سنت کے حققین علاء ان کی تکفیر کے قائل نہیں تھے، اور عام اہل سنت ان کے ساتھ رشتہ از دواج اور دیگر اسلامی احکام برتے تھے، کین اب پھر پہلے کی طرح بیلوگ علی الاعلان ایسے عقائد کا اظہار کرتے ہیں جو مذہب اہل سنت کی روسے اسلام کے منافی ہیں، لیکن عام اہل سنت ان کے گزشتہ حال سے دھوکا کھاتے ہوئے اب بھی ان سے شادی وغیرہ کرنے میں کوئی حرج نہیں گزشتہ حال سے دھوکا کھاتے ہوئے اب بھی ان سے شادی وغیرہ کرنے میں کوئی حرج نہیں ایک شیعہ جہتد سے چند سوالات کے جواب پر شتمل ہے، اور پھر ان جوابات پر اعتقادر کھنے والے ایک شیعہ جہتد سے چند سوالات کے جواب پر شتمل ہے، اور پھر ان جوابات پر اعتقادر کھنے والے کا حکم علاء اہل سنت سے دریافت کیا ہے اور اس رسالہ کا نام اظہار الحق رکھا اللہ ہم اھلہ بھا المسلمین (اے اللہ تو اس رسالہ کے ذریعہ مسلمانوں کو ہدایت عطافر ما)۔

# شيعه مجتهد كافتوى

سوال: مجہدین دین اس مسله میں کیا فرماتے ہیں کہ ولی مصطفیٰ حضرت علی مرتضی علیہ السلام کا مرتبہ ومقام سرور کا کنات محمد رسول الله علیہ کے علاوہ تمام انبیاء سابقین علیہم السلام سے افضل ہے

يانهين بينوا وتوجروا.

جواب: بإل كيول نهين؟ يقيناً فضل سے، والله يعلم -

سوال: کیافرماتے ہیں علماء اس مسلمیں کہ عثمان کے جمع کئے ہوئے کلام مجید میں تحریف ہوئی ہوئی ہے۔ یا نہیں؟ اس طور پر کہ قرآن میں سے جناب (علی مرتضٰی) امیر علیہ السلام وغیرہ کی تعریفیں خارج کردی گئی ہیں؟

جواب: یہ بات قطعی اور یقینی طور پر تو نابت نہیں ہے مگر بہر حال اس کا احمّال ہے واللہ یعلم ۔ سوال: مسئلہ بدایعنی اللہ تعالی کا (کوئی فیصلہ کرنے کے بعد اس پر) پشیمان ہونا شیحے ہیں بلکہ بدا سے جواب: بدا کا واقع ہونا شیح ہے، مگر ان معنوں میں نہیں جو ستفتی نے سمجھے ہیں بلکہ بدا سے مراد اللہ تعالی کا مصلحت و حکمت کی بنیاد پر اپنے کسی حکم کو بدلنا ہے، اس کی تفصیل رسالہ بدا مصنفہ اخونہ کا سی اور دیگر کتب اصول میں دیکھنا جا ہے، واللہ یعلم

سوال: عائشه پرجوالزام لگایا گیا تھااس کا کیا معاملہ تھا؟ کیا در حقیقت عائشہ اس امری مرتکب ہوئی تھیں جو قذف کی وجہ سے مشہور ہوا تھایا نہیں؟ سور ہُ نور کی وہ آیات جو مخالفین عائشہ کی عصمت و برأت کے سلسلہ میں پیش کرتے ہیں وہ تھے ہیں یانہیں؟

جواب: عائشهاس امر فدکور کے ارتکاب سے توبری تھیں، جیسا کہ سورہ نور کی آیتوں سے ظاہر ہے۔ لیکن نفاق باطنی جواس سے بھی فتیج تر اور مہلک تر ہے سے ہر گزیری نہیں تھی، واللہ یعلم الراقم الآثم میرآغاغفی عنہ

# علما ہے اہل سنت کا فتو کی

کیا فرماتے ہیں علاء دین کہ جوعقائد سابقہ جوابوں میں مذکور ہوئے ان پراعتقاد رکھنے والامسلمانوں میں داخل ہے یانہیں؟ ایسے لوگوں سے نکاح،ان کی اقتد اءاوران کے ذبیحہ کا کیا تھم ہے؟

البواب (۱): پہلے سوال کے جواب میں جمنہ بد مذکور نے صراحناً اس بات کا اقر اروالتزام کیا کہ خاتم الخلفاء الراشدین حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی فضیلت تمام انبیاء سابقین پر ثابت ہے، جمہور اہل سنت کی تصریحات کے بموجب اس عقیدے سے کفر لازم آتا ہے، ایسا عقیدہ رکھنے والے کے پیچھے نماز باطل، ایسے سے نکاح کرنا ناجائز اوراس کا ذبیحہ مردار، اس عقیدے کی تفصیل حدیث، فقدا ورعقا کدکی کتابوں میں دیکھنا جا ہیں۔

البحواب (۲): دوسر سوال کے جواب میں اگر چہ جمہتد نے قرآن مجید میں تحریف قطعی اور
یقیٰی طور پر ثابت نہ ہونے کا اقرار کیا ہے، لیکن اس تحریف کا اختال تسلیم کیا ہے، اہل سنت کے
مطابق قرآن میں تحریف کے اختال کو جائز ماننا بھی کفر ہے، جبیبا کہ شفاء قاضی عیاض
وغیرہ سے ظاہر ہے لہٰذا ایسے عقید کو ماننے والے کا وہی تھم ہے جو پہلے جواب میں مذکور ہوا۔
اس کا افکار کر دیا اور بدا کا دوسرامعنی بیان کیا، لیکن بدا کا یہ معنی بھی کفر سے خالی نہیں ہے، چونکہ اس
سے ظاہر ومتبادر یہی ہے کہ اللہ کو اس مصلحت کی پہلے سے خبر نہ تھی، ورنہ بدا جو متنازع ہے اور نئے جو
مشق علیہ ہے دونوں میں کوئی فرق نہ رہ جاتا۔خلاصہ یہ کہ عقیدہ بدا کو ماننے والا کا فر ہے خواہ بدا کا

معنی پشیمانی بتائے یا پھر بدا کا مطلب یہ کہ اللہ کو پہلے سے اس مصلحت کاعلم نہیں تھا۔ ایسااعتقاد رکھنے والے کاحکم بھی وہی ہے جوسابق میں گزرا۔

البعواب (۴): چوتھ سوال کے جواب میں قذف سے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا کی برأت کا قول کر کے صرف تبراء پراکتفا کیا ہے۔ اس بارے میں اختلاف ہے حقین شکلمین کے بزدیک تبراکر نے والے پر حکم کفر خدلگا کیں گے، مگر فقہاء متاخرین ایسے خض پر حکم کفر جاری کرتے ہیں لہذا ایسے خص سے منا کحت، اس کی اقتداء اور اس کا ذبیحہ پہلے مذہب (یعنی مذہب متکلمین) پر مکروہ تحریمی کی اور دوسرے مذہب (یعنی مذہب فقہاء متاخرین) کے مطابق حرام ہے۔

فقط كتبه الفقير الحقير

عبدالقا درمحبّ رسول ابن مولا نافضل رسول القادري البدايو ني عفي عنه

الجواب صحيح: نوراحمه بدايوني



# تضحيح العقيرة في بإب امير المعاوية

**ترتیب** حضرت مولا ناشاه سید حسین حیدرسینی مار هروی

> قرجمه مولاناشاه حسین گردیزی چشتی پاکستان

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الكريم الوهاب. والصلوة والسلام على من اوتى فصل الخطاب، سيدنا ومولانا محمد الشافع المشفع يوم الحساب وعلى آله خير آل و صحابه خير اصحاب وعلى سائر الاولياء والاحباب.

#### سبب تاليف

جناب رسالت مآب الله کے جمام صحابہ کرام کی تعظیم و تکریم دین متین کے فرائض و واجبات سے ہے اوران کے بارے میں خیر کے بغیر کف لسان شرع مبین کے لواز مات سے ہے کیونکہ صحابہ کرام کی فضیلت سرورانا میں الله کی اعادیث اور خدا وند ذوالجلال کی کتاب کی آیات سے ثابت ہے وہ اخبار موز عین جو سوءا عقاد کی بنیاد ہیں بعض جابل راویوں اور لعین رافضوں سے منقول ہیں جن کے باطل ہونے میں کوئی کلام نہیں۔ اس کے باوجود پچھلوگ ایسے ہیں جو مذہب اہل سنت و جماعت کے اعتقاد کا دعوی کرتے ہیں لیکن ان کو بعض صحابہ کرام سے سوء عقیدت ہی نہیں بلکہ اُن کے بارے میں استخفاف واہانت آمیز کلمات استعال کرتے ہیں اس لئے میں نے صرف وین کے درداور محبت ایمانی کی بنا پر یہ مسئلہ علماء اہل سنت کی خدمت ہیں ہیں اس لئے میں نے صرف وین کے درداور محبت ایمانی کی بنا پر یہ مسئلہ علماء اہل سنت کی خدمت میں پیش کیا اور اُن سے جواب لے کرافادہ عام کے لئے اسے طبع کرایا۔ اللہ تعالی تمام مسلمانوں کو میں چیش کیا اور اُن کی اور اس کار خیر کا ثواب اس فقیر حقیر کو عطافر مائے (آمین) اور اس رسالے کا نام مسلمانوں کو دعائے خیر میں یادر گھیں گے اور اُن کے وردا طبعی و دطاسے درگر زفر مائیں گے۔ دعائے خیر میں یادر گھیں گے اور اُن کے اور اُن کے اور اُن کی ورطاسے درگر زفر مائیں گے۔

وما توفيقي الا بالله العلى العظيم

فيظ

فقيرسيدحسين حيدرحيني قادري بركاتي ماربروي

#### استفتاء

سے وال : جمہور محققین اہل سنت و جماعت کے مذہب مختار میں محاربین عہد خلافت جناب مرتضوی برعلی الاطلاق حکم کفر صحیح ہے یانہیں؟

حضرت طلحه، حضرت زبیر، حضرت معاویه اور حضرت عمر وبن عاص رضی الله تعالی عنهم کی تعظیم و تکریم کرنالیعنی لفظ رضی الله تعالی عنهم ان کے لئے لازم ہے یاطعن و تحقیر سے یاد کرنا اور کوئی شخص ان حضرات کی تحقیر سے اہل سنت سے خارج ہوتا ہے یانہیں؟

#### الجواب:

محاربین کے تین گروہ – جمہور محققین اہل سنت کے ندہب مختار میں جیسا کہ عقائد، احادیث اور اصول کی کتب معتمدہ سے ثابت ہے خاتم الخلفاء الراشدین حضرت امیر المونین علی رضی اللہ تعالی عنہ کے محاربین کے تین گروہ سے جو کہ اس فتنے میں شامل سے ان میں المونین علی رضی اللہ تعالی عنہ کے محاربین کے تین گروہ وول میں فرق میہ ہے کہ جنگ جمل کے محاربین کے سربراہ حضرت طلحہ اور حضرت زبیر رضی اللہ تعالی عنہا سے جو کہ عشرہ مبشرہ سے ہیں اور حضورعلیہ السلام کی زوجہ محبوبہ المہونین عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا تصیب، ان کی غرض جدال وقال حضورعلیہ السلام کی زوجہ محبوبہ المہونین عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا تصیب ان کی غرض جدال وقال رجوع معتمد روایات سے ثابت ہے باوجود اس کے کہ خطائے اجتہادی ایک ثواب کی مستوجب ہے پھر بھی ان حضرات نے رجوع کرایا تو ان پر لفظ باغی کا اطلاق حقیقاً درست نہیں ہے۔ جنگ صفین کے محاربین کے سربراہ حضرت معاویہ اور عمرو بن عاص ہیں (۱)۔ یہ دونوں حضرات بھی صحابہ کرام میں سے ہیں یہ بھی اشتباہ میں پڑے اور اپنی غلطی عاص ہیں (۱)۔ یہ دونوں حضرات کر ہے اس گروہ نے بھی خطااجتہادی وجہ سے کی لیکن ان کی خطا عامن ہوں ان کا رجب الانکار ہے۔

ا۔ امام عسقلانی اساء الرجال کی معتبر کتاب ہے تقریب التہذیب میں فرماتے ہیں ''عمروبن عاص بن واکل مشہور صحابی ہیں۔ صلح حدید بیدا لے سال مسلمان ہوئے۔ دوبار مصر کے حاکم بنائے گئے، آپ ہی نے مصرفتح کیا اور وہیں انتقال فرمایا''۔

صحابه پر الفظ باغی کا اطلاق: ان حضرات پر لفظ باغی کا اطلاق ورست ہے کیان اللہ کے میں اختلاف ہے۔ صحیح قول یہی ہے کہ ان حضرات پر لفظ باغی کا اطلاق ورست ہے کیان جمہور اہل سنت کے مذہب بیں ان کی تعظیم و تکریم شرف صحابیت کی وجہ سے ضرور کی و لازی ہے اس لئے شرعاً وہ بغاوت و خطا جوعمداً واقع نہ ہوئی ہوفسق و عصیان کو ستازم نہیں۔ حضور علیہ الصلاق والسلام کا ارشادگرامی دُفع عن امتی الخطاء و النسیان (میری اُمت سے خطاونسیان کو اُٹھا لیا گیا ہے ) اس پر شاہد ہے اور صحابہ کرام کی خطا کی وجہ سے ان کی شان میں بے او بی کرنا اور ان کی اور نہیں معذور بلکہ عند اللہ ما جور ہیں، اس خطا کی وجہ سے ان کی شان میں ہے او بی کرنا اور ان کی تخطیم و تکریم سے رُکنا اہل سنت سے خارج ہونا ہے اور مذہب اہل سنت میں ہے کہ حضرت علی فرماتے ہیں کہ اخو انت بعو اعلینا (ہمارے بھا کیوں نے ہم پر بغاوت کی ) اس سے زیادہ طعن جناب مرتضوی پر طعن ہے۔ اس مسئلہ کی تفصیل احیاء العلوم، یواقیت، شرح فقد اکبر، مرقا قشرح مشکلو ق، جُمِح البحار، صواعق محرقہ اور شفا قاضی عیاض میں دیکھنا جا ہیے۔

اوروہ جومتاخرین شیعہ وسیٰ کی بعض کتب مناظرہ میں آتا ہےان کی بنا تاریخی واقعات اور مہم وجمل الفاظ ہیں جنصیں تسلیم و تنزل کے طور پرسلف کی تصریحات عقائد کے خلاف لکھا گیا ہے اوران پراعتقاد کا مدارنہیں ہے۔ جمہور محتقین حضرات صوفیہ محدثین ، فقہا اور متکلمین کا مذہب مختار کی ہے۔ میں ہے اوراس کا انکار کھلی گمراہی ہے۔

ائمه دین کے افوال: یہاں پربعض ائمہ دین کے اقوال اختصار کے ساتھ قال کئے جاتے ہیں امام عسقلانی تقریب التہذیب میں حضرت معاویہ پر کلام کرتے ہوئے حضرت ابوسفیان کے بارے میں فرماتے ہیں:

ابن صخر بن حرب بن امية ابن عبدالشمس ابن عبد مناف الاموى ابو سفيان صحابى شهير اسلم عام الفتح وفات سنة اثنين و ثلاثين.

ابوسفيان بن صحر بن حرب بن أميه بن عبدالشمس بن عبد مناف الاموى ابو

سفیان مشہور صحابی ہیں، فتح مکہ والے سال مسلمان ہوئے۔ ۳۲ھ میں انقال فرمایا۔

علامہ زرقانی شرح مواہب میں حضور علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کے کا تبوں کے ذیل میں حضرت ابوسفیان کے متعلق فرماتے ہیں:

اسلم فی الفتح و کان من المؤلفة ثم حسن اسلامه وروی عن النبی عَلَیْ و عنه ابنه معاویة و ابن عباس عن النبی عَلیْ و عنه ابنه معاویة و ابن عباس فتح محمد و مال مسلمان ہوئے بہلے مولفۃ القلوب میں سے تھ پھر بہترین مسلمان ہوگئے، احادیث رسول النبیہ کی روایت کرتے ہیں، اور آپ سے آپ کے بیٹے حضرت معاویہ اور حضرت ابن عباس نے روایت کی ہے۔

اوراسی میں ہے کہ:

معاوية بن ابى سفيان بن صخر بن حرب بن امية الاموى ابو عبدالرحمن الخليفة صحابى اسلم قبل الفتح و كتب الوحى ومات في رجب سنة ستين وقد قارب الثمانين.

معاویه بن ابی سفیان بن صخر بن حرب بن امیة الاموی ابوعبد الرحمٰن الخلیفه صحابی تصد فتح مکه والے سال مسلمان ہوئے، کا تپ وحی بھی رہے۔
۲۰ ھاہ رجب میں انتقال فر مایا تقریباً انتی سال عمرتھی۔

امام بخاری نے اپنی صحیح میں لکھا کہ:

عن ابن ابى مليكة قال اوترمعاوية رضى الله عنه بعد العشاء بركعة وعنده مولى لابن عباس فاتى ابن عباس فقال اى ابن عباس دعه فانه قد صحب رسول الله عَلَيْكُمْ.

حضرت ابن ابی ملیکہ سے مروی ہے کہ حضرت معاویہ نے عشاء کی نماز

کے بعد ایک رکعت وتر پڑھی۔آپ کے پاس ابن عباس کے ایک غلام بھی موجود تھے جب حضرت ابن عباس تشریف لائے تو اُنھوں نے یہ بات آپ سے بیان کی ،اس پر حضرت ابن عباس نے فر مایا '' اُنھیں چھوڑ سے کہ یہ رسول اللّٰہ اُنھیں جسے بیان کی ،اس پر حضرت ابن عباس نے فر مایا '' اُنھیں جھوڑ سے کہ یہ رسول اللّٰہ اُنھیں جسے بیان کے سحانی ہیں'۔

ایک دوسری روایت میں آیا ہے کہ حضرت ابن عباس نے فر مایاانه فقیه الحدیث (بیحدیث کی سمجھ رکھنے والے ہیں) تو اب صحح بخاری کی روایت سے حضرت عبداللہ ابن عباس کے ارشاد کے مطابق آپ کا صحابی و فقیہ ہونا اور آپ پراعتراض سے رُکنا ثابت ہوگیا۔ ججۃ الاسلام امام محمد غزالی قدس سرۂ جوعلاء ظاہر و باطن کے امام ہیں اپنی کتاب احیاء العلوم میں جو کہ فن تصوف میں اپنی نظیر نہیں رکھتی فرماتے ہیں کہ:

اعتقاد اهل السنة تزكية جميع الصحابة والثناء عليهم كما اثنى الله سبحانه تعالى ورسوله عَلَيْسُهُ وما جرى بين معاوية وعلى كان مبنياً على الاجتهاد

اہل سنت کاعقیدہ بیہ ہے کہ تمام صحابہ کو پاک سمجھنا اور اُن کی ایسی تعریف و تو صیف کرنی جیسے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول اللیکی نے بیان کی ہے اور جو کیجھ حضرت معاوید اور حضرت علی کے درمیان ہواوہ اجتہاد پرمبنی تھا۔

امام شعرانی نے اپنی کتاب''الیواقیت والجواہر فی بیان عقائدالا کابر''میں مشاکئے کرام کے عقائد حضرت شخ اکبر کے کلام سے خصوصاً اور دیگرا کا برطریقت کے اقوال سے عموماً جمع کئے ہیں، آپ اس میں آپ فرماتے ہیں:

المبحث الحادى والاربعون فى بيان وجوب الكف عما شجر بين الصحابة و وجوب اعتقاد انهم ما جورون وذلك لانهم كلهم عدول باتفاق اهل السنة سواء من لابس الفتن ومن لم يلابسها كل ذلك احساناً للظن بهم وحملهم فى

ذلك على الاجتهاد فإن تلك الامور مبناها عليه وكل مجتهد مصيب وان المصيب واحد والمخطى معذور ماجور قال ابن الانباري ليس المراد بعدالتهم ثبوت العصمة لهم وانما المراد قبول رواياتهم في احكام ديننا من غير تكلف بحث عن اثبات العدالة وطلب التزكية ولم يثبت لناشى يقدح في عدالتهم فنحن على استصحاب ماكانوا عليه في زمن رسول اللُّه عَلَيْكُمْ حتى يثبت خلافه ولاالتفات الى ما يذكره بعض اهل السير فان ذلك لايصح وان صح فله تاويل صحيح و كيف يجوز الطعن في حملة ديننا فنحن لم يا تنا خبر عن نبينا عَلَيْهُ الا بو اسطتهم فمن طعن في الصحابة طعن في نفس دينه فيجب سدالباب جملة لا بينهما الخوض في معاوية وعمرو بن العاص و آخر بها ولا يبتغي الاغترار بما نقله بعض الرو افض من اهل البيت من كر اهتهم فان مثل هذه المسئلة نزعها دقيق و لا يحكم فيها الا رسول الله عَلَيْهِا فانها مسئلة نزاع بين اولاده واصحابه رضى الله عنهم قال الكمال بين ابعي شريف وليس المراد بما شجر بين على رضي اللُّه تعالى عنه ومعاوية رضي الله عنه المنازعة في الامارة كما توهمه بعضهم وانما المنازعة كانت بسبب تسليم قتلة عشمان كان راى على ان تاخير تسليمهم اصوب اذا المبادرة يؤدي الى اضطراب امر الامة وراى معاوية الى ان المبادرة للاقتصاص منهم اصوب فكل منهما مجتهد ماجور فهذا هو المراد بما شجر بينهم. اکتالیسویں بحث مشاجرات صحابہ میں خاموثی کے واجب ہونے کے بیان میں۔اس بات کا اعتقاد رکھنا بھی واجب ہے کہ وہ عنداللہ ماجور ہیں اور باتفاق اہل سنت تمام صحابہ عادل ومنصف ہیں جوان فتنوں میں شریک ہوئے یا کنارہ کش رہے اوران کے تمام جھگڑ وں کواجتہاد برجمول کیا جائے ورنہ ان کے بارے میں کرے گمان کا حساب لیا جائے گا اس گئے کہ ان امور کا منشا ان حضرات برعیب جوئی کرنا ہے اور یہ بات بھی ہے کہ ہر مجتہد مصیب دواجریائے گا اور مخطی معذور و ماجور ہوگا۔

ابن الا نباری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ان کی عدالت سے ان کی عصمت کا ثبوت مراذ نہیں بلکہ اس سے مراد ان کے اثبات عدالت اور تقویل و پر ہیز گاری کی بحث کے تکلف میں پڑے بغیر اپنے دین کے سلسلے میں ان کی روایات کو قبول کرنا ہے، اگر کوئی الیی چیز ہمارے علم میں آئے جس سے صحابہ کی عدالت پر عیب لگ رہا ہوتو ہمیں چا ہیے کہ ہم ان کی صحبت رسول کو یا دکریں اور بعض سیرت نگاروں نے جو لکھا ہے وہ قابل التفات نہیں ہے، اس کئے کہ وہ روایات صحیح نہیں ہیں اور اگر سے بھی ہوں تو ان کی معقول تاویل بھی ہوستی ہے۔

بیہ مقام غور ہے کہ بیہ کیسے جائز ہوسکتا ہے کہ ہم اپنے دین کے حاملین (یعنی رسول اللہ علیہ ہے کہ بیچانے والوں) پر طعن کریں ۔ ہمیں رسول اللہ علیہ ہے جو کچھ بھی ملاان کے واسطے اور ذریعے سے ملاتو جس ہمیں رسول اللہ سے جو کچھ بھی ملاان کے واسطے اور ذریعے سے ملاتو جس نے صحابہ کرام پر طعن وشنیع کی گویا کہ اُس نے خود اپنے دین پر طعن وشنیع کی ۔ صرف حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ اور حضرت عمر و بن عاص رضی اللہ تعالی عنہ اور حضرت عمر و بن عاص رضی طعن وشنیع دراز نہ کی جائے اور صحابہ کرام کی اہل ہیت پر جونکیر بعض روافض طعن وشنیع دراز نہ کی جائے اور صحابہ کرام کی اہل ہیت پر جونکیر بعض روافض

سے منقول ہے اس کی طرف قطعاً توجہ نہ کی جائے کیونکہ ان حضرات کا یہ جھڑا ابڑا رقیق ہے اور یہ بھی ہے کہ یہ جھڑا حضور علیہ الصلاۃ والسلام کی اولاد اور صحابہ کے مابین ہے اس لئے اس کا فیصلہ آپ ہی پر چھوڑ دیا جائے۔ علامہ کمال ابن ابی شریف فرماتے ہیں حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے مابین اختلاف کا مقصد حکومت عنہ اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے البین اختلاف کا مقصد حکومت نتا اور تعالی عنہ کے قصاص میں تا خیر کو تعالی عنہ تصاص میں تا خیر کو تعالی عنہ تصاص میں انتشار و زیادہ مناسب سمجھتے تھے اور ان کا خیال تھا جلدی سے حکومت میں انتشار و اضطراب پڑے گا اور حضرت معاویہ قصاص میں تجیل زیادہ مناسب سمجھتے ہے۔ دونوں مجتہد عند اللہ ماجور ومثاب ہیں۔ ان دونوں بزرگوں کا منشاء

غوث اعظم سيدنا الشيخ عبدالقادر جيلاني غنية الطالبين مين فرماتي بين:

واما قتاله الطلحة والزبير وعائشة و معاوية رضوان الله تعالى عليهم اجمعين فقد نص الامام احمد رحمة الله تعالى عليه على الامساك عن ذلك وجميع ماشجر بينهم من منازعة ومنافرة و خصومة لان الله تعالى يزيل ذلك من بينهم يوم القيامة كما قال عزمن قائل و نزعنا ما في صدورهم من غل اخوانا على سررمتقابلين ولان عليا رضى الله عنه كان على الحق في قتاله لانه كان يعتقد صحة امامته على مابينا من اتفاق اهل الحل والعقد من الصحابة رضى الله عنهم على امامته وخلافته فمن خرج عن ذلك وناصبه حرباكان باغيا خارجاً على الامام فجاز قتاله ومن قاتله من قلي قاتله من قات

معاوية وطلحة والزبير رضى الله عنهم طلبوا ثأر عثمان بن عفان رضى الله عنه خليفة حق المقتول ظلماً والذين قتلوه كانوا في عسكر على رضى الله عنه فكل ذهب الى تاويل صحيح فاحسن احوالنا الامساك في ذلك وامرهم الى اللُّه عزوجل وهواحكم الحاكمين وخير الفاصلين والاشتغال بعيوب انفسنا وتطهير قلوبنا من امهات الذنوب وظواهرنا من موبقات الامور واما خلافة معاوية بن ابي سفيان رضي الله عنه فثابتة صحيحة بعد موت على رضى اللُّه تعالى عنه وبعد خلع الحسن بن على نفسه من الخلافة وتسليمها الى معاوية رضى الله عنه لراي راه الحسن رضى الله عنه ومصلحة عامة تحققت له وهي حقن دماء المسلمين وتحقيق لقول النبي عَلَيْكُ في الحسن رضي الله عنه ابنى هذا سيد يصلح الله بين فئتين عظيمتين من المسلمين فو جبت امامته بعقد الحسن له فسمى عامه عام الجماعة لارتفاع الخلاف بين الجميع واتباع الكل لمعاوية لأنه لم يكن هناك منازع ثالث في الخلافة وخلافة مذكورة في قول النبي عُلَيْكُم وهو ماروي عن النبي عُلَيْكُم تدور رحى الاسلام خمساو ثلثين سنة او ستا و ثلثين او سبعًا و ثلاثين والمراد بالرحى في هذا الحديث القوة في الدين والخمس سنين الفاضلة عن الثلاثين فهو من جملة خلافة معاوية الى تمام تسعة عشرة سنة وشهور لان الثلاثين كملت لعلى رضى الله عنه على ما بينا.

امام احمہ بن حنبل نے حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ، حضرت زبیر رضی اللہ تعالى عنه، حضرت طلحه رضي الله تعالى عنه، حضرت معاويه رضي الله تعالى عنه، اورحضرت عا کشیرضی الله تعالی عنها کے مابین جھگڑ وں ،نفرتوں اور دشمنی پر کف لسان کی تفصیل فر مائی ہے اس کئے کہ اللہ تعالی ان حضرات کو ان باتوں سے قیامت کے دن یا ک فرمادے گاجیسا کہ اس کا ارشاد گرامی ہے : ونزعنا ما في صدورهم من غل اخوانا على سرر متقابلين (اور جو کچھان کے دلول میں کینہ ہوگا اُسے ہم دور کریں گے۔ بھائی بھائی کی طرح آمنے سامنے تختوں پر رہیں گے )اس جنگ میں حضرت علی حق پر تھے کیونکہ وہ خودا بنی امامت کی صحت کا اعتقاد رکھتے تھے اوران کی خلافت و ا مامت برصحابه کرام میں اہل حل وعقد اتفاق فر ما کیکے تھے، اس کے بعد جس نے ان کی بیعت کا قلادہ اپنی گردن سے اُ تارا وہ باغی اور امام برخروج كرنے والا تھا۔اس صورت میں اس كاقتل جائز تھا اور جن حضرات مثلاً حضرت معاويه رضى الله تعالى عنه،حضرت طلحه رضى الله تعالى عنه اورحضرت زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ان سے جنگ کی وہ خلیفہ برحق حضرت عثمان ابن عفان رضی الله تعالی عنه کا قصاص طلب کرر ہے تھے جن کوظلماً قتل کیا گیاتھا جبکہ قاتل حضرت علی کےلشکر میں تھے۔ان دونوں گروہ نے اپنی ا بنی جگہ صحیح تاویل اختیار کی ، ہمارے لئے اس معاملے میں سکوت سب سے بہتر ہے۔ان حضرات کا معاملہ اللّٰدرب العزت کے سیر دہے، وہ احکم الحاكمين اوربہتر فيصله كرنے والا ہے۔ ہمارے لئے عيوب سےنفس كى اور گنا ہوں سے دل کی تطہیر اور موبقات امور سے اپنے ظاہر کو یاک کرنے میں مشغول ہونازیادہ بہتر ہے۔اوررہی حضرت معاویہ بن الی سفیان رضی الله تعالى عنه كي خلافت تو وه حضرت على رضى الله تعالى عنه كي وفات

اورحضرت حسن کی خلافت سے دستبر داری اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کوسونب دینے کے بعد ثابت و درست ہے۔حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنه غور وفكر كے بعد مصلحت عامه كو پیش نظر رکھتے ہوئے خلافت حضرت معاوبہ رضی اللّٰہ تعالٰی عنہ کوسیر دکر کےمسلمانوں کوخوں ریزی سے بچا کر حضور عليه الصلاة والسلام كي پيشن گوئي بريورے اُتر آئے كيونكه آيائية کا فرمان تھا کہ''میرا یہ بیٹا سردار ہے،اس کے ذریعہ اللہ تعالی مسلمانوں کے دوگر وہوں میں صلح کرائے گا۔حضرت حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بعد حضرت معاوبيرضي الله تعالى عنه كي امامت واجب ہوگئي اوراس اتحاد و اتفاق والےسال کو''عام الجماعت'' (اجتماع کا سال) کہا جانے لگا اس لئے کہ تمام لوگوں نے اختلاف ختم کر کے حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ہاتھ پر بیعت کر لی اوراس کے علاوہ کوئی تیسرادعوے دارتھا بھی نہیں۔ خلافت کا ذکر احادیث مبارکہ میں بھی آتا ہے آھائی فرماتے بین که 'اسلام کی چکی ۳۵ یا ۳۷ یا ۳۷ سال گھو مے گی 'اس حدیث میں چکی سے مراد دین میں قوت ہے اور تیں سے پانچ سال اوراس کے انیس سال حضرت معاویہ کے دورخلافت میں شامل ہیں کیونکہ تبیں سال تک حضرت على كى خلافت رہى۔

### اسی کتاب میں مزید فرماتے ہیں:

اتفق اهل السنة على وجوب الكف فيما شجر بينهم والامساك عن مساويهم واظهار فضائلهم ومحاسنهم وتسليم امرهم الى الله عزوجل على ماكان وجرى اختلاف على وطلحة والزبير وعائشة ومعاوية رضوان الله عليهم اجمعين على ماقدمنا بيانه واعطاء كل ذى فضل فضله كما

قال الله عزو جل والذين جاوامن بعدهم يقولون ربنااغفرلنا ولا تجعل في قلوبنا ولا خواننا الذين سبقونا بالايمان ولا تجعل في قلوبنا غلااللذين آمنوا ربنا انك رؤف رحيم و قال الله تلك امة قد خلت لها ماكسبت ولكم ماكسبتم ولا تسئلون عما كانوا يعملون.

اہل سنت اس پر متفق ہیں کہ صحابہ کرام کے آپس کے اختلافات اوران کی برائی سے خاموثی اختیار کرنا ضروری ہے اور ان کے فضائل ومحاس کا اظہار کرنا اور ان کے تمام معاملات جیسے بھی تھے اللہ تعالیٰ کے سپر دکرنا ضروری ہے۔

حضرت علی، حضرت طلحہ، حضرت زبیر، حضرت عائشہ رضوان اللہ تعالی علیہم اجمعین کے اختلافات کے بارے میں پہلے بیان ہو چکا ہے اور ہر صاحب فضل کواس نے حصہ عطافر مایا ہے جبیبا کہ قرآن پاک میں آتا ہے:

''اوروہ لوگ جوان کے بعد آئے یہ دعا کرتے ہیں اے ہمارے رب ہم کو بخش دے اور ہمارے بھائیوں کو بھی جو ہم سے پہلے ایمان لا چکے ہیں اور ہمارے دلوں میں ایمان والوں کی طرف سے کینہ نہ ہونے دے، اے ہمارے دلوں میں ایمان والوں کی طرف سے کینہ نہ ہونے دے، اے ہمارے دب تو بڑا مہر بان ہے'۔

اورالله تعالی ایک اور مقام پرارشادفر ما تاہے:

''سیایک جماعت جوگزر چکی ان کا کیاان کے سامنے آئے گا اور تمہارا کیا تمہارے سامنے آئے گا اور جو پچھوہ کرتے رہے ان کی پوچھ پچھتم سے نہ ہوگی'۔

غنیة الطالبین میں حضورغوث اعظم نے اس سلسلے میں متعدداحادیث نقل فرمائی ہیں یہاں ہم ان میں سے کچھ قل کررہے ہیں:

حضورا كرم الله في ارشادفر مايا

اذا ذكراصحابي فامسكوا

جب میرے صحابہ کاذ کر ہوتواپنی زبانوں کو قابومیں رکھو۔

اورایک دوسرےمقام پرفرماتے ہیں:

واياكم وما شجربين اصحابي فلوانفق احدكم مثل احد ذهباً مابلغ مد احدهم و لا نصفه.

میرے صحابہ کے آپس کے اختلاف کے بارے میں خاموش رہوتم میں اگر کوئی اُحد پہاڑ جتنا سونا خرچ کردے تو ان جیسا تو ابنیس پاسکتا بلکہ اس کانصف تو اب بھی حاصل نہیں کرسکتا۔

آپ عليه الصلوة والسلام نے مزيدار شادفر مايا:

لا تسبوا اصحابي فمن سبهم فعليه لعنة الله.

میرے صحابہ کودشنام (گالی) نہ دوجس نے میرے صحابہ کودشنام دی اس پر اللّہ کی لعنت ہے۔

حضرت انس بن ما لک سے مروی ہے کہ آپ ایک فرماتے ہیں:

طوبیٰ لمن رأنی ومن رای من رانی اس آ دمی کے لئے خوشنجری ہے جس نے مجھے دیکھا اور اس شخص کو دیکھا جس نے مجھے دیکھا۔

حضرت السرض الله عنه سے ایک اور حدیث مروی ہے کہ حضور علیه الصلوة والسلام فرماتے ہیں:

ان الله عزو جل اختار نی و اختار لی اصحابی فجعلهم انصاری
وجعلهم اصهاری و انه سیجی آخر الزمان قوم ینقصونهم الا
فلا تواکلوهم الا فلا تشاربوهم الا فلا تناکحوهم الا فلا
تصلوا معهم و لا تصلوا علیهم علیهم حلت اللعنة.

بیشک اللہ تعالیٰ نے جھے پیند کیا اور میرے لئے میرے صحابہ کو پس اُنھیں میر امددگار اور رشتہ دار بنایا عنقریب آخری زمانے میں ایک قوم آئے گی جو ان حضرات کی تنقیص کرے گی ۔ خبر داران کے ساتھ کھانا بینا نہ کرنا، خبر داران کے ساتھ نماز نہ پڑھنا اور نہ ان پر جنازہ پڑھنا اور نہ ان پر جنازہ پڑھنا، ان پر لعنت مسلط ہوگئی۔

حضرت جابر سے مروی ہے کہ حضور علیہ الصلاق و السلام فرماتے ہیں:

لايدخل النار احد ممن بايع تحت الشجرة.

جن لوگوں نے (حدیدیہ کے مقام پر) درخت کے نیچے بیعت کی ہے ان میں سے کوئی ایک بھی جہنم میں نہ جائے گا۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنفر ماتے ہیں کہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے ارشاد فرمایا ہے کہ:

اطلع الله علی اهل بدر فقال اعملوا ماشئتم فقد غفرت لکم.

اللہ تعالی اہل بدر پر متوجہ ہوا اور فرمایا میں نے تہیں معاف کر دیا ہے اب
جو جا ہوکرو۔

حضرت عبدالله بن عمر بن الخطاب سے مروی ہے کہ حضور علیه الصلوق والسلام فرماتے ہیں کہ: اصحابی کالنجوم فبایھم اِقتدیتم اهتدیتم.

میرے صحابہ ستاروں کی طرح ہیں تو تم نے ان میں سے جس کی بھی اقتدا کی ہدایت یاؤگے۔

حضرت ابن بریده رضی الله عنه سے مروی ہے کہ حضور علیه السلام فر ماتے ہیں:

من مات من اصحابى بارضٍ جعل شفيعاً لاهل تلك الارض.

میراجوسحانی جس علاقے میں انقال کرے گاوہاں کے لوگوں کا شفیع ہوگا۔ حضرت سفیان بن عیدینہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: جس نے اصحابِ رسول کی اہانت میں ایک کلمہ بھی کہا ہووہ اہلِ ہوا میں شامل ہے۔

علامة قاضى عياض شفامين فرماتي بين كه:

ومن توقيره عَلَيْكُ وبره توقير اصحابه وبرهم ومعرفة حقهم والاقتداء بهم وحسن الثناء عليهم والامساك عما شجر بينهم ومعاداة من عاداهم والاضراب عن اخبار المؤرخين وجهلة الرواة وضلال الشيعة والمنة عين الفادحة في احد منهم وان يلمس لهم فيما نقل من مثل ذلك فيما كان بينهم من الفتن احسن التاويلات ويخرج اصوب المخارج انهم اهل لذلك ولا يذكر احد منهم بسوء ولا يغمض عليه امراً بل يذكر حسناتهم وفضائلهم وحميد سيدهم ويسكت عما وراء ذلك كما قال اذا ذكر اصحابي فامسكو.

حضور علیہ الصلاۃ والسلام کی تعظیم و تکریم میں بیہ بات بھی داخل ہے کہ آپ
کے صحابہ کی تعظیم کی جائے ان کے ساتھ نیکی کی جائے ان کے حقوق کو پہچانا
جائے اسی طرح ان کی افتداء کرنی، عمدہ الفاظ میں تعریف وتو صیف کرنی
اور ان کے آپس کے اختلافات سے کف لسان کرنا ان کے دشمنوں سے
دشمنی کرنا، مورخین کے اقوال گمراہ شیعوں اور برعتیوں کی بے سروپاروا نیوں
سے احتر از کرنا اور ان کے آپس کے جھگڑوں اور اختلاف کو اچھی تاویلات
پرمحمول کرنا اور وہ ان تمام باتوں کے اہل بھی ہیں۔ اسی طرح اضیں برائی
سے یا دنہ کرے بلکہ ان کے حسات اور فضائل بیان کرے اس کے علاوہ
تمام باتوں سے خاموثی اختیار کرے جسیا کہ حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے
ارشا دفر مایا ہے کہ جب میرے صحابہ کاذکر ہوتو زبانوں کو قابو میں رکھا کرو۔

#### آگے مزید فرماتے ہیں:

قال رجل للمعافی ابن عمر ان ابن عمر بن عبدالعزیز عن معاویة فغضب وقال لایقاس باصحاب النبی عَلَیْ احد معاویة صاحبه و صهره و کابته و امته علی و حیه الخ ایک آدی نے حضرت معانی بن عمران بن عبدالعزیز کے سامنے حضرت معانی بن عمران بن عبدالعزیز کے سامنے حضرت معاویہ کے بارے میں کچھ بری بات کی تو وہ غصہ میں آگئے اور فر مایا کہ رسول اللہ کے صحابہ کو کسی پر قیاس نہ کیا جائے۔حضرت معاویہ صحابی ہیں رسول اللہ کے حابہ کو تقدار ہیں کا یپ رسول ہیں اور وجی کے امین ہیں۔ رسول اللہ کے رشتہ دار ہیں کا یپ رسول ہیں اور وجی کے امین ہیں۔ امام نووی شرح مسلم کتاب الزکو ق میں فر ماتے ہیں کہ:

الروايات صريحة في ان عليا رضى الله عنه كان هوالمصيب الحق والطائفة الاخرى اصحاب معاوية كانوا بغاة مناولين وفيه التصريح بان الطائفتين مومنون لا يخرجون بالقتال عن الايمان ولايفسقون وهذا مذهبنا ومذهب موافقينا.

اس بارے میں صرح روایات ہیں کہ حضرت علی حق وصواب پر تھے اور حضرت معاویہ کے گروہ نے ان سے بعناوت کی تھی اور اس میں یہ تصرح کبھی ہے کہ دونوں گروہ مومن ہیں اور اس جدال وقبال سے ایمان سے خارج نہیں ہوئے اور فاسق بھی نہیں ہوئے ۔ یہی ہمار ااور ہمارے اصحاب کا مذہب ہے۔

اسی شرح مسلم کی کتاب الفتن میں امام نووی فرماتے ہیں:

واعلم ان الدماء التي جرت بين الصحابة رضى الله عنهم ليست بداخلة في هذا الوعيد ومذهب اهل السنة والحق

احسان الظن بهم والامساك عما شجر بينهم وتاويل قتالهم وانهم مجتهدون متأولون لم يقصدوا معصية ولا محض الدنيا بل اعتقدكل فريق انه الحق ومخالفه باغ فوجبت عليه قتاله ليرجع الى امرالله وكان بعضهم مصيباً وبعضهم مخطياً معذوراً في الخطاء لان اجتهاد المجتهد اذا اخطاء لا اثم عليه وكان على رضى الله عنه هوالحق المصيب في تلك الحروب هذا مذهب اهل السنة.

جاننا چاہیے کہ وہ خوں ریزی جوسی ہے رضوان اللہ تعالیٰ علیہم کے مابین واقع ہوئی ہے وہ اس وعید میں داخل نہیں ہے اور اہل سنت والجماعت کا مذہب یہ ہوئی ہے وہ اس وعید میں داخل نہیں ہے اور اہل سنت والجماعت کا مذہب یہ ہمتا ہے کہ ان کے ساتھ حسن طن رکھو، ان کے آپس کے اختلا فات سے خاموثی اختیار کر واور ان کے جدال و قبال کی تاویل ہیہ ہے کہ وہ مجہداور تاویل کرنے والے تھے۔ انھوں نے بیاختلاف معصیت اور دنیا کی ہوا و حرص کے لئے نہیں کیا بلکہ ان دونوں گروہوں میں ہرایک بیاع قفا در کھتا تھا کہ وہ وہ تن پر ہے اور اس کا مخالف غلطی پر ہے اس صورت میں قبال واجب تھا تاکہ مخالف گروہ کو اللہ کے راستے کی طرف واپس چیر دیا جائے چنا نچہ اس اجتہا دمیں بعض مصیب اور بعض مخطی تھے لیکن معذور فی الخطا تھے اس ایک اس اجتہا دمیں بعض مصیب اور بعض مخطی تھے لیکن معذور فی الخطا تھے اس لئے کہ مجہد سے جب خطا ہو جائے تو اسے مجرم نہیں گھرایا جاتا، ہاں اتن بات ضرور ہے کہ ان جنگوں اور لڑائیوں میں حضرت علی کا اجتہا دمصیب اور بعض قبار ایک میں حضرت علی کا اجتہا دمصیب اور برست تھا۔ اہل سنت کا نہ بہ یہی ہے۔

اس طرح امام نووی حدیث پاک' یا عمار تقتلک فئة الباغیة" (اے عمار تخصِ باغی گروه قتل کرے گا) کے شمن میں لکھتے ہیں کہ:

قال العلماء هذا الحديث حجة ظاهرة في ان علياً كان محقا

مصيباً والطائفة الاخرى بغاة لكنهم مجتهدون فلا اثم عليهم لذلك كما قد مناه في مواضع.

علاء کرام فرماتے ہیں کہ بیر حدیث حضرت علی کی اصابت اور حق پر ہونے اور دوسرے گروہ کے باغی ہونے پر واضح دلیل ہے چونکہ دوسرا گروہ بھی مجہد تھااس لئے ان پر کوئی گناہ نہیں ہے جبیبا کہ ہم نے اس سے پہلے گئ مقامات پروضاحت کی ہے۔

علامہ زرقانی شرح مواہب میں تو قیر صحابہ اور جاہل مؤرخین کی منقولہ روایات طعن وشنیع سے عدم التفات کی وضاحت کے بعد فرماتے ہیں کہ:

وما وقع بينهم من المنازعات والمحاربات فله محامل وتاويلات وهوان كلا اداه اجتهاده الى ان الحق ما فعله فتعين عليه وان كان اخطاء كمعاوية مع على فانه مصيب باتفاق اهل الحق ومعاوية ماجور و ان اخطا.

ان حضرات کے مابین جو منازعات اور محاربات تھان کے محامل اور تا تاویلات ہیں اور وہ بہ ہے کہ ہرایک نے اپنے اجتہاد کے تقاضے کو پورا کیا، اگر چہ اس میں غلطی بھی ہوئی جیسا کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ کیا حالانکہ با تفاق اہل حق حضرت علی رضی اللہ عنہ کے باوجود اللہ عنہ حق پر تھے لیکن حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اپنی غلطی کے باوجود عنداللہ ماجور ہیں۔

علامہ زرقانی اسی شرح مواہب میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے خصائص کے بیان میں فرماتے ہیں:

منها ان اصحابه كله عدول بتعديل الله تعالى وتعديله عليه السلام لظواهر الكتاب نحو محمدرسول الله والذين معه

الآية، والسنة فتقبل رواياتهم كما نص عليه ابن الانبارى وغيره واشار اليه بقوله فلا يبحث عن عدالة احد منهم فى شهادة ولا رواية كما يبحث عن سائر الرواة وغيرهم لانهم خير الامة ومن طرء منهم قادح كسرقة وزنا عمل بمقتضاء ولكن لا يفسقون بما يفسق به غيرهم كما ذكره جلا المحلى فى شرح جمع الجوامع فتقبل رواياتهم وشهاداتهم ولو وقعت كبيرة من بعضهم اقيم حدها

تمام صحابہ تعدیل البی اور تعدیل حضور علیہ الصلاۃ والسلام کے ساتھ عادل بیں جس کا ثبوت ظواہر کتاب وسنت سے ہے جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:
محمد رسول الله والذین معهٔ الایة، توان کی روایات قبول کی جائیں گی، علامہ ابن الا نباری نے اس طرف اپنے اس قول میں اشارہ کیا ہے کہ دوسر رے راویوں کی طرح ان کی شہادت اور روایت میں کسی کو بحث نہیں کرنی چاہیے کیونکہ یہ خیر الامت ہیں اور جن حضرات سے چوری بحث نہیں کرنی چاہیے کیونکہ یہ خیر الامت ہیں اور جن حضرات سے چوری اور زنا ایسی غلطی سرز دہوئی ہے اُسے اقتصاء بشری پر محمول کیا جائے گا اور جس عمل سے دوسروں کو فاسق نہیں کہا جاتا ہے اس عمل سے صحابہ کو فاسق نہیں کہا جاسا قبول کی جائے گی، ہاں بیضر ور ہے کہ اگر السی افراد کی روایت اور شہادت قبول کی جائے گی، ہاں بیضر ور ہے کہ اگر ان میں سے کسی سے گناہ کبیرہ سرز دہوا تو اس یرحد گلگ ۔

دونوں گروہ مسلمان تھے - علامہ زرقانی نے حضرت حسن رضی اللہ عنہ اور حضرت میں اللہ عنہ کے مابین صلح والی حدیث کی شرح میں اکھا ہے کہ:

وفيه انه لم يخرج احد من الطائفتين في تلك الفتنة بقول او عـمل عن الاسلام اذ احدهما مصيبة والاخرى مخطئة وكل

منهما ماجور.

اس فتنے میں شامل دونوں گروہوں میں کوئی ایک بھی نہ قولاً اور نہ فعلاً اسلام سے خارج ہوا۔ مگر ایک گروہ مصیب اور دوسر اخطی تھا اور دونوں ہی اجرو ثواب کے مستحق ہیں۔

حضرت حسن کی دستبر داری کی اصل وجه – علامة سطلانی شرح بخاری باب علاما قالنبو قامین حدیث و لعل الله یصلح به فئتین من المسلمین (الله تعالی ان کے ذریع میں میں فرماتے ہیں کہ:

فئتين اى الطائفتين طائفة معاوية بن ابى سفيان وطائفة الحسن وكانت اربعين الفاً بايعوه على الموت وكان الحسن احق الناس لهذا الامر فدعاه ورعه الى ترك الملك رغبة فيما عندالله ولم يكن ذلك لعلة ولا لقلة وقوله من المسلمين دليل على انه لم يخرج احد من الطائفتين في تلك الفتنة من قول او فعل عن الاسلام اذ احدى الطائفتين مصيبة والاخرى مخطيئة ماجورة.

فئتین سے مراد حضرت معاویہ بن الی سفیان رضی اللہ عنہ کا گروہ اور حضرت حسن بن علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا گروہ ہے، جنھوں نے اُن کے ہاتھ پر مرنے کی بیعت کی ہوئی تھی ایسے لوگوں کی تعداد چالیس ہزارتھی۔خلافت کے سب لوگوں سے زیادہ حقدار حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہ تھے لیکن اُن کے ورع وتقوی اور رغبت مع اللہ نے آخییں دنیاوی حکومت سے دور رکھا۔ آپ کی طرف سے صلح کی پیش کش کمزوری اور قلت اشکر کی وجہ سے نہیں تھی، حدیث پاک میں لفظ الممسلمین اس بات کی دلیل ہے کہ اس فقتے میں شامل دونوں گروہوں میں سے کوئی بھی قولاً اور فعلاً اسلام سے فتنے میں شامل دونوں گروہوں میں سے کوئی بھی قولاً اور فعلاً اسلام سے

خارج نہیں ہوا ،ان دونوں میں سے ایک مصیب اور دوسرامخطی ہے لیکن عنداللّٰد دونوں ما جورومثاب ہیں۔

حضرت معاویه کے لئے دعا- حدیث پاک میں وارد ہے کہ حضورا کرم ایک نے دعا- حدیث پاک میں وارد ہے کہ حضورا کرم ایک نے دعا حضرت معاویہ کے لیے دعا کرتے ہوئے ارشاد فرمایا ''اے اللہ تو ان کو ہدایت دینے والا اور ہدایت یا فتہ بنا، اور ان کے ذریعے سے ہدایت دے، اس حدیث کی شرح کے ضمن میں ملاعلی قاری مرقاۃ شرح مشکوۃ میں فرماتے ہیں:

لا ارتياب ان دعا النبي عُلِيلية مستجاب فمن كان هذا حاله كيف يرتاب في حقه.

بینک نبی الله کی دعامتجاب ہے تو جس کی الی حالت ہے اس کے بارے میں کیسے شک کیا جاسکتا ہے۔

صحاب کا مرتبه - یمی ملاعلی قاری مرقاة شرح مشکوة میں دوسروں پر صحابہ کرام کی فضیلت بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

سئل لابن المسارك ايهما افضل معاوية اوعمر بن عبدالعزيز فقال الغبار الذى دخل فى انف فرس معاوية مع النبى عَلَيْكُ خير من مثل عمر بن عبدالعزيز كذا كذامرة. الركوكي آدمي حضرت ابن مارك عدضرت معاويه اور حضرت عمر بن

ا کر لولی آدمی حضرت ابن مبارک سے حضرت معاویہ اور حضرت عمر بن عبر العزیز کے بارے میں سوال کرتا کہ ان میں سے کون افضل ہے تو آپ فرماتے حضور علیہ السلام کے ساتھ جاتے ہوئے حضرت معاویہ کے گھوڑے کی ناک میں جوغبار داخل ہوا وہ عمر بن عبد العزیز سے بہتر ہے۔

قطعیت اور ظنیت میں فرق - بحرالمذاہب ہیں ہے کہ:

اجمع اهل السنة والجماعة على وجوب تعظيم الصحابة والكف عن ذكرهم الا بخير لما ورد من الآيات والاحاديث

فى فضائلهم ومناقبهم ووجوب الكف عن الطعن فيهم عموماً.

اہل سنت و جماعت کا تعظیم صحابہ کے وجوب، ان کی اچھی باتوں کے ذکر اور ناپسندیدہ باتوں سے خاموثی پراجماع ہے اس لئے کہ آیات وا حادیث ان کے فضائل ومنا قب میں وارد ہیں ان حضرات کے بارے میں طعن و تشنیع سے زبان کوروکنا واجب ہے۔

وہ آیات کریمہ اور احادیث مبار کہ جوعمومیت کے ساتھ صحابہ کی فضیلت میں تھیں لکھنے کے بعد فرماتے ہیں کہ:

وما نقله ارباب السير في بعضهم كمعاوية وعمروبن العاص ومغيرة بن شعبة وغيرهم رضى الله عنهم يغمض عنه ولا يسمع اذ فضل صحبتهم مع النبي عَلَيْكُ قطعي وما نقل ظنى فلا يزاحم القطعي وايضاً فقد قال النبي عَلَيْكُ أذا ذكر اصحابي فامسكوا والواجب على كل من سمع شيئاً من ذلك ان يلبث فيه ولا ينسبه الى احدهم لمجرد رواية في كتاب او سماعة من شخص بل لابد ان يبحث عنه حتى يصح عنده نسبته الى احدهم فحينئذ الواجب ان يلتمس لهم احسن التاويلات اصوب المخارج اذهم اهل لذلك وما وقع بينهم من المنازعات والمحاربات فله محامل و تاويلات. ارباب سير في حضرت معاويرضي الله عنه حتى عاصرضي الله عنه ورض ظركرني چا بياوران كى باتوں پرتوج نبيل و يي چيكها باس كے كه صرف ظركرني چا بياوران كى باتوں پرتوج نبيل و يي چيكها باس كے كه صرف ظركرني چا بياوران كى باتوں پرتوج نبيل و يي چيكاس كے كه اورار باب سير كے اتوال ظنى

ہیں اور جو چیز ظن سے منقول ہو وہ قطعی سے مزائم نہیں ہوسکتی۔اس کے علاوہ حضور علیہ السلام کا ارشاد ہے جب میر ہے صحابہ کاذکر ہوتوا پی زبانوں کو قابو میں رکھا کر واور جوآ دمی بھی ان حضرات کے بارے میں کوئی اس قسم کی بات سے تو اس پر واجب ہے کہ وہ اس میں غور کر ہے صرف کسی کتاب میں دیکھنے یا کسی شخص سے سننے سے ان کی طرف نسبت نہ کر ہے ،غور وخوض میں دیکھنے یا کسی شخص سے سننے سے ان کی طرف نسبت نہ کر ہے ،غور وخوض کے بعد جب ایک چیز ثابت ہو جائے تو ضروری ہے کہ اس کی اچھی تاویل کر ہے اور اُسے درست مخارج پر محمول کرے اس لیے کہ وہ اس (حسن ظن) کے اہل ہیں ،اور ان کے درمیان جو اختلافات اور جنگیں واقع ہوئیں ان کی تاویلیں ہیں۔

# خلافت میں اختلاف کے وقت خلیفہ کون تھا؟ - اس طرح صاحب بح المذابب ائمہ دین کے اقوال نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ:

فتلخص ان معاوية رضى الله عنه لم يكن فى ايام على رضى الله عنه خليفة وانما كان خليفة حق و امام صدق بعد على رضى الله عنه عند تسليم الحسن رضى الله عنه امر الخلافة لم وان هذا التسليم لم يكن اضطراريا بل اختياريا وانه لم يستحق الشين والطعن ولا يباح له السب واللعن فاالطاعن فيه مطعون طاعن فى نفسه ودينه.

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دور میں خلیفہ نہیں سے بلکہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی وفات اور حضرت حسن رضی اللہ عنہ کے امر خلافت ان کے سپر دکرنے کے بعد وہ خلیفہ برحق اورامام صادق مقرر ہوئے ۔حضرت حسن رضی اللہ عنہ کا خلافت سے دستبر دار ہونا اضطراری نہیں بلکہ اختیاری تھا۔ ان پرعیب جوئی اور طعنہ زنی سے بازر بہنا

چاہیے اور دشنام طرازی سے احتر از کرنا چاہیے ان پر طعنہ زن خود مطعون ہے بلکہ وہ اپنے نفس اور دین پر طعنہ زنی کررہا ہے۔ علامہ ابن حجر کی صواعق محرقہ میں فرماتے ہیں کہ:

ومن اعتقاد اهل السنة والجماعة ان ماجرى بين على و معاوية من الحروب فلم يكن لمنازعة معاوية لعلى رضى الله عنه فى الخلافة للاجماع على حقيتها لعلى فلم تهيج الفتنة بسببها وانما هاجت بسبب ان معاوية ومن معه طلبوا من على تسليم قتلة عثمان رضى الله عنه اليهم لكون المعاوية ابن عمه فامتنع على ظنا منه ان تسليمهم اليه على الفور مع كثرة عشائر هم يؤدى الى اضطراب و تزلزل فى امر الخلافة.

یہ بات اہل سنت و جماعت کے اعتقاد میں شامل ہے کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے مابین جولڑائیاں ہوئی ہیں اللہ تعالیٰ عنہ اور جو فقنے ہر یا ہوئے اس پر اجماع ہے کہ وہ استحقاقِ خلافت میں نہ تھیں اور جو فقنے ہر یا ہوئے ان کا سبب بھی بینہ تھا بلکہ اس کی وجہ بیتی کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ حضرت علی اللہ عنہ علی رضی اللہ عنہ کے چپازاد بھائی ہونے کی حیثیت سے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے قاتلین عثمان کو ما نگتے تھے، حضرت علی انھیں سپر دکر نے سے بیم مان کرتے ہوئے احتراز کر رہے تھے کہ ان قاتلین کے رشتہ داروں کی کثرت کی وجہ سے ان کی فوری سپر دگی سے اختلاف تھیلے گا اور نظام حکومت تہ و بالا ہوکر رہ جائے گا۔

علامه ابن جمراس صواعق محرقه کے ایک دوسرے مقام پر لکھتے ہیں کہ:

ومن اعتقاد اهل السنة والجماعة ايضاً ان معاوية رضى الله عنه لم يكن في ايام على رضى الله عنه خليفة وغاية اجتهاده

انه كان له اجرواحد واما على رضى الله عنه فكان له اجران اجر على اجتهاده واجر على اصابته بل عشرة اجور.
المل سنت كاعتقاد مين بيربات بهى داخل هي كه حضرت على رضى الله عنه كل موجود كى مين حضرت معاويرضى الله عنه خليفه نه تصالبته أخيس البي اجتهاد كاايك اجرضرور ملح كااور حضرت على رضى الله عنه كوايك اجرصرف اجتهاد پر اور دوس ااجتهاد كرست موني بر ملح كا بلك دن اجملين گــ اور دوس ااجتهاد كرست موني بر ملح كا بلك دن اجملين گــ اور دوس الجهاد كرست موني بر ملح كا بلك دن اجملين گــ

خلافت حضرت معاویہ - صحیح بخاری کی وہ حدیث جو پیچھے مذکور ہوئی جس میں حضور اگر ہوئی جس میں حضور اگر ہوئی جس میں حضور اگر ہوئی ہے۔ اللہ تعالیٰ اگر ہم ایس کے ذریعے اللہ تعالیٰ مسلمانوں کے دوگروہ ہوں کے درمیان صلح کروائے گا ،اس حدیث کے تحت علامہ ابن ججر مکی صواعق محرقہ میں فرماتے ہیں:

فكان توجيه عَلَيْكِ وقوع الاصلاح بين الفئتين من المسلمين فيه دلالة على صحة مافعله الحسن رضى الله عنه وعلى انه مختار فيه وعلى ان تلك الفوائد الشرعية وهى صحة خلافة معاوية فالحق ثبوت الخلافة لمعاوية من حينئذ وانه بعد ذلك خليفة حق وامام صدق كيف وقد اخرج الترمذى وحسنه عن عبدالرحمن بن ابى عميرة الصحابى عن النبى عميرة انه قال لمعاوية اللهم اجعله هاديا مهديا واخرج احمد في مسنده عن العرباض ابن سارية سمعت رسول الله عَلَيْكِ في العرباض ابن سارية سمعت رسول الله عَلَيْكِ في يقول اللهم علم معاوية الكتاب والحساب وقيه العذاب فتأمل يقول اللهم علم معاوية الكتاب والحساب وقيه العذاب فتأمل دعاء النبي عَلَيْكِ في الحديث الاول بان الله يجعله هاديا مهديا الحديث حسن فهو مما يحتج به على فضل معاوية وانه لا ذم يلحقه بتلك الحروب لما علمت انها كانت بغية على

اجتهاد لان المجتهد اذا اخطاء لايلام عليه ولا ذم يلحقه بسبب ذلك لانه معذور ولذاكتب له اجر و مما يدل بفضله ايضاً الدعاء له في الحديث الثاني ولا شك ان دعاء ه عَلَيْتُهُ مستجاب فعلمنا منه انه لاعقاب على معاوية فيما فعل بل له الاجر كما تقرر وقد سمى النبي عَلَيْتُهُ فئة مسلمين فدل على بقاء حرمة الاسلام وانهم فئتان على حد سواء فلا فسق ولا نقض يلحق احد بهما لما قررناه وفئة معاوية وان كانت باغية لكنه بغي لافسق.

اس حدیث میں حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے مسلمانوں کے دو بڑے گروہوں کے مابین صلح کا ذکر فر مایا اور بید دلیل ہے حضرت حسن رضی اللہ عنہ کی صلح کے درست ہونے کی دوسری بات بیہ ہے کہ اس سے صلح کے بارے میں حضرت حسن رضی اللہ عنہ کا اختیار بھی ثابت ہوتا ہے۔ تیسری بات بیہ ہے کہ اس سے حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خلافت کا صحیح ہونا بھی ثابت ہوا۔ حق بات توبیہ ہے کہ اس صلح کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خلافت ثابت ہوگئی اور وہ اس کے بعد خلیفہ برحق اور امام صادق قرار مائے۔

امام ترفدی نے روایت کی ہے اور اس روایت کو حسن قرارا دیا ہے کہ حضرت عبدالرحمٰن بن ابی عمیرہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا اللّٰہ ماجعلے ھادیا مھدیا (اے الله معاویہ کو ہدایت دینے والا اور ہدایت یافتہ بنا) اور امام احمدا پنی مند میں روایت کرتے ہیں کہ حضرت عرباض بن ساریہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور علیہ الصلوۃ والسلام کوفرماتے ہوئے سنا کہ 'اے اللّٰہ معاویہ کو کتاب

اورحساب كاعلم عطا فر مااوراس كوعذاب سے بچا''.

کہا حدیث میں ہے کہ رسول اللہ واللہ اللہ واللہ و

# علامهابن حجر مکی صواعق محرقه میں فرماتے ہیں:

واماما يستبحه بعض المبتدعة من سبه ولعنه فله فيه اسوة اى اسوة بالشيخين و عثمان واكثر الصحابة فلا يلتفت لذلك ولا يقول عليه فانه لم يصدر الا من قوم حمقاء جهلاء فلعنهم الله وخذ لهم اقبح اللعنة والخذلان واقام على رؤسهم من سيوف اهل السنة ما وضح الدلائل والبرهان.

یہ جوبعض بدعتی لوگ کہتے ہیں کہ'جس نے ان حضرات کو گالی دی اوران پر

لعنت بھیجی اس کے لئے طریقہ ہے ' یعنی حضرات شیخین اور حضرت عثمان کا طریقہ ہے ان کے اس قول کا کوئی اعتبار نہیں کیونکہ ایسی باتیں اکثر جہلا کرتے ہیں۔ ایسے لوگوں پراللہ کی لعنت ہواور ذلیل ورسوا ہوں اہل سنت کے واضح دلائل و براہین کی تلواریں ایسے لوگوں کے سروں پرلٹک رہی ہیں۔

خون بها ميں تاخير كا سبب - علامه ابن مام مسائره ميں فرماتے ہيں:
وماجرى بين معاوية وعلى رضى الله عنه كان مبنياً على
الاجتهاد ولا منازعة من معاوية اذ ظن على رضى الله عنه ان
تسليم قتلة عثمان مع كثرة عشائرهم واختلاطهم بالعسكر
يؤدى الى اضطراب امر الامامة خصوصاً في بدايتها و
التاخير اصوب الى ان يتحققوا التمكن منه ويلتقطهم فان
بعضهم عزم على الخروج على وقتله لما نادى يوم الجمل
بان يخرج عنه قتلة عثمان على ما نقل في القصة من كلام
الاشتر النخعى ان صح والله اعلم.

حضرت علی رضی اللہ عنہ اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی جنگ منازعت اور جھڑے یہ پہنیں اجتہاد پر بمنی تھی۔ حضرت علی کا خیال تھا کہ قاتلان عثان بڑے قبیلے والے ہیں اور فوج میں شامل ہو گئے ہیں اب اگر کوئی فوری کاروائی سامنے آتی ہے تو اس سے نظام خلافت درہم برہم ہوجائے گاس لئے تاخیر زیادہ مناسب ہے یہاں تک کہ ان پر مکمل کنٹرول نہ ہوجائے کا کیونکہ اشتر نخعی سے یہ بات منقول ہے کہ جنگ جمل کے دن حضرت علی نے آواز دی کہ قاتلین عثمان ہم سے علیحدہ ہوجائیں توان لوگوں نے آپ پر بھی خروج اور قل کی تدبیر سوچنی شروع کردی۔

اختلاف صحابه - شرح عقا كرسفى مين حضرت على رضى الله عنه كے بيان مين ہے كه:

وما وقع من المخالفات والمحاربات لم يكن من نزاع في خلافة بل عن خطاء في الاجتهاد.

ان میں جوجنگیں اور مخالفتیں ہو ئیں وہ استحقاقِ خلافت میں نہیں تھیں بلکہ خطاءا جتہادی تھی ۔

# علامه خیالی اس کے حاشیہ میں فرماتے ہیں:

قوله بل عن خطاء فی الاجتهاد فان معاویة و حزا به بغوا عن طاعته مع اعترافهم بان افضل اهل زمانه وانه الاحق بالامامة بشبهة هی ترک القصاص عن قتلة عثمان رضی الله عنه. حضرت معاویرضی الله عنه الله عنه اس اعتراف کے باوجود کہ وہ اہل زمانہ سے افضل اور امامت کے زیادہ حقدار ہیں قاتلین عثمان سے قصاص نہ لینے کے شبہ میں بغاوت کردی۔ ملاعلی قاری شرح فقدا کبر میں کھتے ہیں:

لاتذكر الصحابة الابخير يعنى وان صدرمن بعضهم بعض مافى صورة شر فانه اما كان عن اجتهاد اولم يكن على وجه فساد من اصرار وعنا دبل كان رجوعهم عنه الى خير معاوينا على حسن الظن بهم بقوله عليه السلام خير القرون قرنى و بقوله عليه السلام اذا ذكر اصحابى فامسكوا ولذا ذهب جمهور العلماء الى ان الصحابة كلهم عدول قبل فتنة عشمان رضى الله عنه و كذا بعدها ولقوله عليه السلام اصحابى كالنجوم بايهم اقتديتم اهتديتم وواه الدارمى وابن عدى وغيرهما قال ابن دقيق العيد فى عقيد ته مانقل فيما شجر بينهم واختلفوا فيه فمنه ماهو باطل

وكذب فلا يلتفت اليه وماكان صحيحا اولناه تاويلا حسنا لان الثناء عليهم من الله سابق ومانقل من الكلام اللاحق محتمل للتاويل والمشكوك والموهوم ولا يتبطل المحقق والعلوم.

صحابه کاذکر خیربی کرو،اگران میں کسی کی کچھالیی با تیں ہیں جو بظاہر شرنظر
آتی ہیں تو وہ یا تواجتہاد کی قبیل سے ہیں یا ایسی ہیں جن سے ان کا مقصد
فساد وعنا ذہیں بلکہ ان حضرات سے حسن طن کی بنا پرخیر پرمحمول کرنا چاہیے
کیونکہ حضور علیہ السلام کا ارشادگرا می ہے کہ' سب سے بہتر زمانہ میرا ہے'
اور مزیدارشاد فرمایا کہ' جب میر صحابہ کاذکر ہوتو خاموش رہو' اسی لئے
جہور علاء کا قول ہے کہ تمام صحابہ کرام قتلِ عثان اور اختلا فی علی و معاویہ
علی ہو علاء کا قول ہے کہ تمام صحابہ کرام قتلِ عثان اور اختلا فی علی و معاویہ
جے دار می اور ابعد بھی عادل ہیں۔حضور علیہ الصلاۃ والسلام کا ارشاد ہے
جے دار می اور ابن عدی نے روایت کیا ہے کہ' میر صحابہ ستاروں کی مانند
میں، تو ان میں سے جس کی بھی اقتدا کرو گے ہدایت یا جاؤ گے' علامہ ابن
د قیق العید فرماتے ہیں کہ' مشاجرات صحابہ میں دوشتم کی روایتیں منقول
ہیں ایک باطل اور جھوٹ، یہ تو قابل اعتنا ہی نہیں اور دوسری صحیح روایتیں،
تعریف و توصیف فرما چکا ہے اور بعد میں جو با تیں ان سے منسوب یا
تعریف و توصیف فرما چکا ہے اور بعد میں جو با تیں ان سے منسوب یا
منقول ہیں وہ قابلِ تاویل ہیں اس لئے کہ محقق و معلوم کو مشکوک و موہوم
خیز باطل نہیں کر سکتی۔

ملاعلی قاری شرح فقدا کبرمین فرماتے ہیں:

و اماما وقع من امتناع جماعة من الصحابة عن نصرة على رضى الله عنه والخروج معه الى المحاربة ومن محاربة طائفة منهم كما فى حرب الجمل والصفين فلا يدل على عدم صحة خلافته ولا على تضليل مخالفيه فى ولايته اذ لم يكن ذلك عن نزاغ فى حقية امارته بل كان عن خطاء فى اجتهاد هم حيث انكروا عليه ترك القوم من قتلة عثمان رضى الله عنه والمخطى فى الاجتهاد ولايضلل ولا يفسق على ما عليه الاعتماد.

اوریہ جوبعض صحابہ حضرت علی کی مددونصرت سے بازر ہے،اور پجھنے ان کے ساتھ جنگ کرنے کے لیے خروج کیا، جبیبا کہ جنگ جمل وصفین میں ہواتو اس چیز سے حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کا خلیفہ نہ ہونا ثابت نہیں ہوتا اور نہ ہی مخالفین کی گمراہی ثابت ہوتی ہے کیونکہ اختلاف ونزاع آپ کی امارت وخلافت کے حق ہونے میں نہیں تھا بلکہ اختلاف قاتلانِ عثمان سے جلد یا بدر بدلہ لینے میں تھا اس میں بھی اختلاف اجتہادی تھا لہذا معتمد قول کے مطابق اختلاف کرنے والوں کونہ گمراہ کہا جائے گانہ فاسق۔

# اسی شرح فقدا کبرمیں ہے کہ:

وقد كان امر طلحة والزبير خطاء غير انهما فعلامافعلا عن اجتهاد وكان من اهل الاجتهاد فظاهر الدلائل توجب القصاص على قتل العمد واستيصال شان من قصد دم امام المسلمين بالاراقة على وجه الفساد فاما الوقوف على الحاق التاويل الفاسد باالصحيح في حق البال المواخذة فهو علم خفى فاز به على كما ورد عن النبي عَلَيْسِهُ انه قال له انك تقاتل على التنزيل وقد ندما على ما فعلا وكذا عائشة رضى الله عنها ند مت على مافعلت فعلا وكذا عائشة رضى الله عنها ند مت على مافعلت

وكانت تبكى حتى تبل خمارها ثم كان معاوية رضى الله عنه مخطئًا الا انه فعل مافعل عن تاويل فلم يصربه فاسقا واختلف اهل السنة والجماعة في تسمية باغيا فمنهم من امتنع من ذلك والصحيح قول من اطلق لقوله عليه السلام لعمار تقتلك الفئة الباغية.

حضرت طلحدرض الله عنداور حضرت زبیررضی الله عند مجهد سے اوران سے خطا اجتہادی واقع ہوئی ہے کیونکہ ظاہری دلائل سے قتل عدیر قصاص واجب ہے اس لئے کہ امام المسلمین کا خون فساد پھیلانے کے لئے بہایا گیا۔ سے سے سے تاویل فاسد کو ملایا گیا اور مواخذہ میں تو قف علم خفی ہے جس پر حضرت علی کو دسترس حاصل تھی کیونکہ رسول اللہ اللہ اللہ فیلے نے آپ سے فر مایا تھا کہ '' خیا نچہ کہ '' جنانچہ کہ '' جنانچہ کہ '' جنانچہ کہ میں دونوں صحابی اپنے کئے پر ناوم شے اور حضرت عاکثہ بھی پچھتاتی بعد میں دونوں صحابی اپنے کئے پر ناوم شے اور حضرت عاکثہ بھی اگر چہ خاطی شے تھیں اور اتناروتیں کہ دو پٹے تر ہوجا تا، حضرت معاویہ بھی اگر چہ خاطی شے مگر آپ نے جو پچھ کیا تاویل کی بنیاد پر کیا، لہذا اس سے آپ فاسق نہیں مگر آپ نے جو پچھ کیا تاویل کی بنیاد پر کیا، لہذا اس سے آپ فاسق نہیں مگر آپ نے حضرت عمارا ہن و مراگر وہ درسول الله کی وہ حدیث پیش کرتا ہے جس نے اس سے روکالین دوسراگر وہ رسول الله کی وہ حدیث پیش کرتا ہے جس میں آپ نے حضرت عمارا ہن یا سرضی اللہ عنہ سے فر مایا تھا کہ ''تہمیں ایک

شیخ عبدالحق محدث دہلوی تکمیل الایمان میں فرماتے ہیں:

ونكف عن ذكر الصحابة الابخير روش المل السنّت وجماعت آنست كه صحابه رسول را بجز خير يا دنمى كند ولعن وسب وشتم واعتراض وا نكار برايشان مكند وباليشان براه سوء ادب نروند ازجهت نگامد اشت صحبت آنخضرت عليسة

وورود فضائل ومنا قب ايثان درآيات واحاديث عموماً

ہم صحابہ کا صرف ذکر خیر ہی کرتے ہیں اور اہل سنت و جماعت کا طریقہ بھی کہی ہے کہ صحابہ کا ذکر خیر ہی کرتے ہیں اور اہل سنت و جماعت کا طریقہ بھی کہی ہے کہ صحابہ کا ذکر خیر ہی کیا جائے ۔ ان پر لعن طعن ، شنیع اور اعتراض و انکار نہ کیا جائے اور ان سے سوءاد بی نہ کی جائے ، کیونکہ ان حضرات نے رسول اللّٰہ کی صحبت پائی ہے اور ان کے فضائل و منا قب آیات و حدیث میں بکثر ت موجود ہیں۔

#### مزید فرماتے ہیں:

معاذ الله من ذلک که طهارت ذیل وی از ان بنصوص قران ثابت است والا بدعت فسق بود\_

بعض کی آپس میں مشاجرات ومجاریات اور اہل بت رسول کے حقوق میں کوتاہی منقول ہےاس میں اول تو تحقیق تفتیش کی جائے اگرایسی کوئی چیز ثابت بھی ہوتو اُسے گفتہ نہ گفتہ اور شنیدہ نہ شنیدہ کر دیا جائے کیونکہ ان حضرات کی صحبت مع النبی یقینی ہے اور روایات ظنی ۔ چنانچ ظن یقین کا معارض نہیں اسی لئے ظن سے یقین متروک نہیں ہوتا۔ چنانچہ سرحد دارالسلام برآباد حضرات مين حضرت معاويدرضي الله عنه حضرت عمروبن عاص رضى الله عنه اورمغيره بن شعبه وغير جم كي كچھ باتيں ايسي ميں جوحد تواتر کو پینجی ہوئی ہیں جن سے باطن میں کدورت اور دل میں وحشت پیدا ہوتی ہے کیکن جولوگ مشائخ اہل سنت و جماعت کے تابع ہیں اپنی زبانوں کو ہند رکھتے ہیں اور ان حضرات کے بارے میں کوئی نازیا کلمہ زبان برنہیں لاتے۔آ ثار میں ہے کہ جنگ صفین میں حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے نشکر سے ایک گرفتار شدہ آ دمی حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کی خدمت میں حاضر کیا گیا۔ حاضرین میں سے ایک آ دمی کواس بررحم آ گیا اور کہنے لگا سیان الله میں توانھیں بہت اچھا مسلمان سمجھتا تھاافسوں کہ آخران کی یہ حالت ہوگئی،تو حضرت علی رضی اللّہ عنہ نے فر مایا کیا کہدر ہے ہووہ تواب بھی مسلمان ہیں۔حضرات صحابہ کرام پرلعن وطعن اور دشنام طرازی اگر دلیل قطعی کے مخالف ہے تو کفر ہے جیسے حضرت عائشہ برتہت لگائی جائے معاذ الله من ذلك ان كى طهارت نصوص قرآند سے ثابت ہے اوراگر دلیل قطعی سے ثابت نہ ہوتو بدعت ونسق ہے۔

اسی میں آ گے فرماتے ہیں:

وبعداز وی علی مرتضی خود متعین بود پس و بے کرم اللہ وجہ باجماع اہل حل وعقد خلیفہ برخق وامام مطلق شد و نزاعے و خلافے کہ از مخالفان درز مان خلافت و بے بوجود آمد نہ دراستی قاق خلافت و حق امامت بود بلکہ منشاء آن فی و خروج و خطاء دراجتہاد کہ تجیل عقوبت قاتلان عثمان باشد بود پس معاویة وعاکشة برآن آمد مذکہ زود عقوبت باید کردعلی و صحابہ دیگر بتا خیر آن رفتند به شہادت حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ (حقد ارجہاع مونے کی بناپر) خود بخو د خلیفہ متعین ہوگئے آپ اہل حل و عقد کے اجماع سے خلیفہ برخق اور امام مطلق ہو نے اور مخالفین کی طرف سے جونزاع آپ کے دورِ خلافت میں ہواوہ استحقاق خلافت اور حقرت معاویہ اور حضرت علی اور اس بعاوت و خروج کا منشاء اجتہاد میں خطاقی کہ حضرت معاویہ اور حضرت علی اور ماکشہ قاتلین عثمان کو فور کی سزا دینے کے حق میں سے ،اور حضرت علی اور دیگر صحابہ اس میں تاخیر مناسب سیمجھتے تھے۔

علامه جمال الدین محدث روضة الاحباب فی سیرة النبی والآل والاصحاب میں فرماتے ہیں:

پیشیدہ نماند که مخالفت و مخامصمت که میان بعضے از صحابہ واقع شدہ نز داہل

سنت و جماعت محمول براین است که عن اجتها د بودلاعن نفسانیت و ہمه آنها

قابل تاویلات و محامل صححه است و بر تقدیر تسلیم که بعضی از محمل قویم

و تاویلے منتقیم نباشد گویم این مخالفات و مخاصمات منقولست از بیثان

بطریق اخبار احاد واکثر آنها اضعاف و جائزة الکذب است و صلاحیت

معارضه بآیات قرآنی و احادیث صححه مشهوره ندار د پس سز اوار آن است

که بسبب آن اخبار جسارت بطعین اصحاب جناب نبوة مآب که آن طعن

موجب جسارت است یوم یقوم الحساب نه نمایند تا ابطال کتاب وسنة

باخبار جائزة الکذب لازم نیاید واز تهدیدات و وعیدات که از صاحب

شرع به ثبوت پیوسته پر حذر باشد ـ

واضح ہو کہ بعض صحابہ کرام کی آبس میں خالفت و مخاصمت اہل سنت کے نزدیک نفسانیت پرنہیں بلکہ اجتہاد پرمحمول ہے۔ اس سلسلہ (مخالفت و مخاصمت) کی تمام روایات تاویلات محامل صححہ کے قابل ہیں۔ اگر چہان میں بعض روایات ایسی بھی ہیں جن کی کوئی مناسب تاویل نہیں کی جاسکتی لیکن میں کہتا ہوں اول تو یہ با تیں بطریق اخبار احاد منقول ہیں، دوم بیکہ ان کے راوی اکثر ضعیف اور کذاب ہیں دونوں صورتوں میں یہ روایات آبات قرآنی اور احادیث مشہورہ کے مقابل میں نہیں آسکتیں۔ اس صورت حال کے پیش نظر مناسب یہی ہے کہ ان اخبار و روایات کی بنا پر رسول الله الله الله علی و شنیع نہیں کرنی چا ہیے کیونکہ ان حضرات پر طعن و شنیع نہیں کرنی چا ہیے کیونکہ ان طریقہ پر جھوٹوں کی خبروں سے کتاب و سنت کا ابطال بھی لازم نہیں آئے طریقہ پر جھوٹوں کی خبروں سے کتاب و سنت کا ابطال بھی لازم نہیں آئے گا۔ اس سلسلہ میں جو وعیدیں رسول الله والله والیت ہیں ان کا خیال کے منابی سے اور اس کا خیال کے ایس سلسلہ میں جو وعیدیں رسول الله والیت کا بیت ہیں ان کا خیال کونیا جا ہے ہیں ان کا خیال کونیا جا ہیں و را ان کا خیال کونیا جا ہیں جو اور انا ہو اس سے کتاب و سی جی بین ان کا خیال کونیا جا ہیں و را بیا ہے ہیں ان کا خیال کونیا جا ہیں و را بیا ہیں ہو را بیا ہو ہیں ہیں ہو و و کید کی رسول الله والی ہو کیا ہو ہیں و کونیا جا ہیں و را بیا ہو کیا ہو گا ہو کیا ہو کیا ہو کیا ہو گا ہو گیا ہو گیا ہو کیا ہو کیا ہو گیا ہو گیا ہو گیا ہو کیا ہو گا ہو گیا گیا ہو کیا ہو گیا ہو گیا ہو گیا گیا ہو گیا ہو کیا ہو گیا گیا ہو گیا ہو گیا ہو گیا گیا ہو گیا گیا ہو گیا گیا ہو گیا ہ

علامهابوالفضل تورپشتی المعتمد فی المنتقد مین توقیر سحابهٔ کرام کے بیان میں فرماتے ہیں کہ:
وانچیم دین عوم مسلمانان است آنست که بنظر تعظیم بدیشان نگرندو پیچ حال
زبان طعن درایشان دراز نکنند که رسول الله علیه امت را ازین فتنه تحذیر
کرده است و گفته از خدا بترسید درخق اصحاب من پس از من ایشانرانشانه
نکنید که بدان خدائے که دررائے جان محمد است علیه که اگر یکی از شامثل
کوه احد زرخرج کندیعنی درراہ خدا نیک مدطعامی که یکے ازیشان خرج کرده
باشد نرسد به نیمه آن، وشیطان از طریق ہوا و تعصب مردم را تسویل کند که
خصومت ایشان مع بعضے از صحابه رسول الله علیه از بهردین است چه ایشان

بعدازرسول المسلقة سيرت بكردانيدندوبا يكدكرمنازعت كرديدنا بجائے رسيد كه خونهار يخته شدواين مسلمان كه بدين فقنه ها مبتلا گشة است اول بايد كه بداند كه از ايشان آدميان بودند نه ملا نكه نه انبيا كه معصوم اند بلكه خطا برايشان روابودا كرچه خدا تعالى ايشال رابشرف صحبت پنجم ويسايسة گرامی كرده بود بل كي از ايشان چون درگنا به افقاد مه مصرنشد مه وزود باحق گرديد ميداند كه مذهب المل حق آنست كه بنده بكناه كافرنشود و دليل آن بعدازين گفته شود و چون كافرنشود ضرورة مومن باشد وسب فساق المل ايمان روانيست فكيف صحابه كه باری تعالى برعموم ايشان ثنا گفته است ورسول ايسان محفظ وحرمت ايشان وصيت فرموده واز د فيقه درايشان زجر بليغ كرده و گفته كه از اصحاب من چيز با پيداشود كه ذكر آن نيونبا شد شايدان ايشان رابيد ي ياد مكنيد كه حق تعالى بركت صحبت من آنها را از ايشان درگز ارند و در اين بار است و بسياراست -

 ان کے متعلق پہلے یہ بات ذہن میں راسخ کر لینی چاہیے کہ وہ بہر کیف آدی تھے فرشتے نہ تھے اور مصب نبوت پر بھی فائز نہ تھے کہ گنا ہوں سے معصوم ہوتے ان سے خطا تو ہو سکتی ہے کین رسول اللہ کے شرف صحبت و مجلس کی وجہ سے اس پر اصرار ممکن نہیں جب بھی ایسا موقع آیا تو حق بات کی وضاحت کے بعد فوراً حق کی طرف مائل ہو گئے اس بارے میں اہل حق کا مذہب بھی یہ ہے کہ بندہ صرف گناہ کرنے سے کا فرنہیں ہوتا (اس کی کا مذہب بھی یہ ہے کہ بندہ صرف گناہ کرنے سے کا فرنہیں ہوتا او لاز ما مومن ہوگا تو مومن دلیل عنقریب آئے گی) اورا گرکا فرنہیں ہوتا تو لاز ما مومن ہوگا تو مومن فاسق کو بھی سب وشتم کرنا جائز نہیں۔ چہ جائے کہ صحابہ کرام کی برائی کی جائے جن کی اللہ تعالی نے تعریف کی ہے اور رسول اللہ اللہ قالیہ نے ان کی عرب ورکمت کی وصیت فر مائی ہے اور ان کی عیب جوئی پر سرزنش کی ہے ورفر مایا میرے صحابہ سے پچھ نا مناسب چیزوں کا صدور ہوگا لیکن تم لوگ ان پر نکتہ چینی نہ کرنا کیونکہ اللہ تعالی میرے سبب ان کی اس فتم کی باتوں ان پر نکتہ چینی نہ کرنا کیونکہ اللہ تعالی میرے سبب ان کی اس فتم کی باتوں سے درگزر فر مائے گا۔

امام غزالى كانقطة نظر - امام غزالى عليه الرحمه كيميائ سعادت مين اعتقادك بيان مين فرماتي بن:

پس بآخر همدرسول ماراعظی بخلق فرستاد و نبوت وی بدرجه کمال رسانید که بیج زیادت را بآن راه نبو و باین است اوراخاتم انبیا کرد که بعداز وی پیچ پغیمران بغیم برنباشد و همه خلق را از جن وانس بمتا بعت اوفر مود و اوراهمه سید پنجیمران گردانید و باران و اصحاب اورا بهترین یاران و اصحاب دیگر پیغامبران کرد صلوة الدیکیهم اجمعین و صلوة الدیکیهم اجمعین و

الله تعالی نے تمام رسولوں کے آخر میں ہمارے نبی ایک کو کلوق کی ہدایت کے لئے مبعوث فرمایا اور مقام نبوت میں وہ کمال عطا فرمایا جس سے

زیادتی کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا اور خاتم الانبیاء بنا کر بھیجاجن کے بعد کوئی نبی اور رسول نہیں آسکتا۔ تمام جن وانس کوآپ کی اطاعت ومطابعت کا حکم دیا گیا اور تمام نبیوں کا سردار بنایا گیا اور دوسرے انبیاء کرام کے صحابہ سے بہتر صحابہ عطافر مائے گئے۔

عسم بن عبدالعزيز كا خواب - نيزامام غزالى عليه الرحمه كيميائ سعادت ميں احوال مرد مال كے بيان ميں كھتے ہيں كه:

عمر بن عبدالعزیز میگویدرسول ایسی را بخواب دیدم با ابوبکر وعمر نشسته چون بایشان شستم ناگاه علی و معاویدراییا وردندودرخانه فرستادندودر بستند دروقت علی را دیدم که بیرون آمدوگفت قسضی لی و رب الکعبه یعنی که ق مرآنها دند پس بزودی معاویه بیرون آمدوگفت غفولی و رب الکعبه مرا نیزعنو کردند و بیام زیدند.

عمر بن عبدالعزیز نے فرمایا کہ میں نے خواب میں رسول الشوائی کواس حالت میں دیکھا کہ حضرت ابو بکر وحضرت عمر رضی اللہ عنہما آپ کے ساتھ بیٹے ہوئے ہیں۔ میں اس محفل میں حاضر ہی ہوا تھا کہ حضرت علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما دونوں آئے اور ایک مکان میں چلے گئے۔ تھوڑی دیر بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ باہر آئے اور فرمایا قصلی لیٹی و رَبِّ الکھبة (واللہ میراحق ثابت ہوگیا) پھر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ باہر آئے اور فرمایا غفور لیٹی و رَبِّ الْکھبة (ربِّ کعبہ کی سمع معاف کردیا گیا)۔ اور فرمایا غفور لیٹی و رَبِّ الْکھبة (ربِّ کعبہ کی سمع معاف کردیا گیا)۔

خلاصۂ کلام ہیکہ حضرت معاویہ رضی للدعنہ بغاوت میں خطا پر ہونے کے باوجود معذور بلکہ جمہور اللہ سنت کے نزدیک خطاء اجتہادی کی وجہ سے ماجور ومثاب ہیں۔اس باب میں موزمین کی حکایتیں اور قصے بے سرویا ہیں،اگران چیزوں کو تسلیم بھی کرلیں تو بھی حضور علیہ السلام کی شرف محفل اور حضور علیہ السلام کے وعدہ کے مطابق صحابۂ کرام کی خطا کیں بخشش شدہ اور مغفور ہیں۔

ایک شبه کا ازاله - اگرکوئی به که که تحفهٔ اثناعشریه (تصنیف شاه عبدالعزیز محدث دهلوی رحمة الله علیه) میں رافضیو ل اور اہل سنت کے سلسله میں ایک سوال وجواب میں مذکور ہے: سوال: که جب آپ اضیں (حضرت معاویہ کو) باغی وستغلب سمجھتے

ہیں توان پر لعنت کیوں نہیں کرتے؟

**جواب**: اللسنت وجماعت كزنديك مرتكب كبيره برلعنت جائز نهيس اورباغي مرتكب كبيره بياس لئراس بلعنت جائز نهيس ـ

اس جواب سے ظاہر ہے کہ شاہ صاحب حضرت معاویہ پراگر چہ لعنت کو جائز نہیں سمجھتے مگران کو مرتکب کبیرہ ضرور سمجھتے ہیں، جب کہ آپ نے ثابت کیا کہ حضرت معاویہ سے خطاء اجتہادی ہوئی مرتکب کبیرہ ضرور سمجھتے ہیں، جب کہ تحف اثناعشریہ میں شاہ صاحب کا شخاطب فرقۂ مخالف سے ہاس کئے اسم منی پر تنزل سمجھا جائے گاور نہ اس جواب میں جمہور کی مخالفت کے ساتھ ساتھ اپنے والد ماجد شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی کتاب ازالۃ الحفا کی مخالفت بھی لازم آئے گی۔ حالا تکہ آپ شحف ما اثناعشریہ میں اس کتاب کی تعریف کر چکے ہیں مثلاً شاہ ولی اللہ دہلوی اپنی کتاب ازالۃ الحفا میں فرماتے ہیں:

حضرت معاویہ مجہد خطی ہیں اور شبہ سے تمسک کی وجہ سے معذور ہیں۔ اس پر قصہ اہل جمل کی طرح میزان شرع میں میں نے بہت واضح دلیل دی ہے۔

اورشیخ احمد سر ہندی نے اپنے مکتوبات میں جوقول نقل کیا ہے شاہ عبدالعزیز کا یہ جواب اس کے بھی مخالف ہے۔

مجددالف ٹانی شخ احدسر ہندی نے اپنے مکتوبات میں اس مسئلہ پر تفصیل سے روشنی ڈالی ہے مکتوبات جلد ارمکتوب نمبر ۲۵۱ میں جو کچھ آپ نے فر مایا ہے اس کی تلخیص ہم یہاں نقل کرتے ہیں، آپ فر ماتے ہیں:

رسول التعلیق کے تمام صحابہ بزرگ ہیں اور ان کا ذکر عزت واحتر ام سے

کرنا جا ہیے۔خطیب حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں ان اللُّه اختيار نبي و اختيار ليي اصبحياب و اختار ني منهم اصهاراً وانصاراً فمن حفظني فيهم حفظهُ الله ومن اذاني فيهم اذاه الله (بیٹک اللہ تعالیٰ نے مجھے پیند فرمایا اور میرے لئے صحابہ کو پیند کیا آخیں میرے لئے مددگاراوررشتہ داری کے لئے پیند کیا جس نے ان کے بارے میں مجھے محفوظ رکھااللہ تعالیٰ اُسے محفوظ رکھے گااور جس نے ان کے بارے میں مجھےاذیت وتکلف دی اللہ تعالیٰ اُسےاذیت وتکلف دےگا )۔ اورطبرانی ابن عباس رضی الله عنه سے روایت کرتے ہیں که رسول الله صَالِلَهِ فِي مَا يَامِن سب اصحابي فعليه لعنة الله و الملائكة والنّاس اجمعين (جس نے مير صحابه كوبرا كہااس برالله تعالى ملائكه اورتمام لوگوں کی لعنت ہے ) ابن عدی حضرت عائشہرضی اللہ عنہا سے روايت كرتے بين كەرسول الله الله في في مايلان أشرار أمَّت اجراهم عَلْمِي أَصُحَابِي (ميرى امت كشرير لوك وه بين جومير صحابير جرأت كريں كے )ان حضرات كے اختلاف كواچھى چيز يرمحمول كرنا جا ہيے اور ہوا و ہوں پر قیاس نہ کرنا چاہیے کیونکہ ان حضرات کے اختلاف اجتہاد اورتاویل بیبنی ہیں اور جمہوراہل سنت و جماعت کا یہی مذہب ہے۔

### آ گے مزید فرماتے ہیں:

یہ بات پیش نظررہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے مقابلہ ومقاتلہ کرنے والے خطا پر تھے اور حق حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ تھا چونکہ یہ خطا اجتہادی تھی اس لئے ان حضرات کو ملامت اور ان سے مواخذہ نہیں کیا جا سکتا جیسا کہ شارح مواقف نے آمدی سے قبل کیا ہے کہ اختلاف جمل اور صفین اجتہاد پر منی تھا۔ شخ ابوشکور سالمی نے تمہید میں تصریح کی ہے کہ ' اہل

سنت و جماعت اس پر متفق ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اوران کے معاونین خطایر تھ کیکن به خطا خطاءاجتهادی تھی''۔ شخے ابن حجر کمی صواعق محرقه میں لکھتے ہیں کہ''اہل سنت کے معتقدات میں بیر ہے کہ حضرت معاوبيرضى الله عنه كالحضرت على رضى الله عنه سے اختلاف اجتهاد يرمبني تھا اور جوشارح مواقف نے لکھا ہے کہ ہمارے بہت سے اصحاب کا قول ہے که 'نهاختلاف اجتهادیم بنی نهیں تھا''۔اس قول میں کون سے اصحاب مراد ہیں (ان کی وضاحت نہیں ہے) اہل سنت کا قول گذشتہ اوراق میں آپ یڑھ چکے ہیں اورعلاءاُمت کی کتابیں اس خطا کے خطاءاجتہادی ہونے پر شاہد ہیں، جبیبا کہ امام غزالی رحمۃ الله علیه اور قاضی ابو بکر رحمۃ الله علیہ نے بھی صراحت کی ہے اسی وجہ سے حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ سے لڑنے والوں كى تصليل ونفسيق جائزنہيں۔قاضى عياض شفاميں فرماتے ہیں كە' جو مخص صحابه ٔ رسول مثلاً حضرت ابوبكر، حضرت عمر، حضرت عثمان، حضرت على، حضرت معاویداورحضرت عمروابن عاص میں سے کسی ایک پرسب وشتم کرے ماان کی تصلیل و تکفیر کرے تو اُسے قل کر دیا جائے اورا گرائمہ کرام پرسب وشتم کرے تو اُسے سخت ترین سزادی جائے ۔حضرت علی اور حضرت معاویہ کی طرف سے لڑنے والوں کی تکفیر جائز نہیں جبیبا کہ خوارج نے کی اوراسی طرح ان کی تفسیق بھی جائز نہیں جبیبا کہ بعض نے کہا ہے اور شارح مواقف نے کہا ہے کہ صحابہ نے ان حضرات کی طرف فت کی نسبت کی ہے، یہ یونکر ہوسکتا ہے جبکہ حضرت عائشہ،حضرت طلحہ،حضرت ِ زبیراور دیگر ی شارسحایه کرام اس میں شریک تھے بلکہ حضرت زبیراور حضرت طلحہ جنگ جمل میں شہید ہوئے جبکہ حضرت معاویہ کا واقعہ جس میں انھوں نے تین ہزار لشکر کے ساتھ خروج کیا (اور معرکے صفین بریا ہوا) بہت بعد کا ہے،ان حضرات کو فاسق کہنے کی جراُت وہی کرسکتا ہے جس کے دل میں مرض اور باطن میں حبث ہو۔

حضرت معاویدرضی الله عنه کے بارے میں بعض علمانے جولفظ جور استعال کیا ہے اور کہا ہے کان اماماً جائواً اس سے مرادوہ جوزہیں جس کا معنی فسق و صلالت ہے بلکہ اس سے مراد حضرت علی کی موجودگی میں خلافت کا عدم تحقق ہے اور بیقول مذہب اہل سنت کے مطابق ہے۔ ارباب استقامت خلاف مقصود الفاظ کے استعال سے اجتناب کرتے ہیں اور خطا احتہادی سے زیادہ الفاظ جائز بھی کسے ہو سکتے اجتہادی سے زیادہ الفاظ جائز بھی کسے ہو سکتے ہیں کیونکہ امام ابن جحر کی صواعق محرقہ میں لکھتے ہیں قدصح ان کان اماماً عاد لا فی حقوق المسلمین بیشک وہ حقوق المسلمین بیشک وہ حقوق المسلمین بیشک وہ حقوق الہی اور حقوق مسلمین میں امام عادل تھے۔ (ترجمہ ملخصاً)

مولانا جامی پر اعتراض - حضرت شخ احدس مندی اس مکتوب مین آگ فرماتے ہیں:

مولا نا عبدالرحمٰن جامی علیه الرحمه اس خطا کوخطاء منکر سجھے ہیں۔ حقیقتاً یہ زیادتی ہے بلکہ خطا پر اضافہ زیادتی ہے اور اس کے بعد مولا ناجامی کا یہ فرمانا کہ''اوستی لعنت است' (یعنی وہ لعنت کے ستی ہیں) بالکل نامناسب ہے اس مقام میں نہ کوئی اشتباہ ہے اور نہ ہی بیتر دید کی جگہ ہے۔ اگر بیزید کے بارے میں لکھتے تو اس میں گنجائش تھی لیکن حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں ایبا قول نا مناسب ہے۔ ثقہ اسناد سے حدیث میں یہ روایت موجود ہے کہ حضور علیہ الصلاق والسلام نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں فرمایا''اے اللہ انہیں کتاب و حکمت اور حساب کاعلم عطا فرما اور عذاب سے محفوظ رکھ، ایک دوسری روایت میں آپ نے فرما اور عذاب سے محفوظ رکھ، ایک دوسری روایت میں آپ نے

فرمایا''اے اللہ اضیں ہدایت یافتہ اور ہدایت دینے والا بنا''، آپ اللہ اللہ علیہ کا دعا یقیناً مقبول ومنظور بارگاہ خدا وندی ہے۔ اصل میں اس مقام پرمولانا جامی سے سہوونسیان ہوگیا ہے اور وہیں مولانا جامی نے حضرت معاویہ ضی اللہ عنہ کا نام لینے کی بجائے'' آن صحابی دیگر'' (وہ دوسرے صحابی) کے الفاظ استعال کئے یہ بھی مولانا کی ناخوثی پردلالت کررہے ہیں دَبَّنا اللہ تُواجِدُنا اِنْ نَسِیْنَا. (ترجمہ ملخصاً)

# امام شعبی پر اعتراض کا جواب - آگفراتے ہیں:

حضرت امام شعبی سے جو کچھ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی مذمت میں منقول ہے اس کے بارے میں حق بات تو یہ ہے کہ انھوں نے حضرت معاویہ معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف فسق کی نسبت کبھی نہیں کی اور وہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو ہمیشہ اس سے بالاتر سمجھتے رہے۔

ہمارے امام حضرت ابو صنیفہ چونکہ امام شعبی کے شاگرد ہیں اس لئے ہمارے امام حضرت ابو صنیفہ چونکہ امام شعبی کے شاگرد ہیں اس لئے ہمارے لئے ضروری ولازی تھا کہ ہم بر تقدیر صدق اس روایت کا ذکر کرتے۔امام شعبی کے معاصر حضرت امام مالک رحمۃ الله علیہ جو تابعی اور اعلم علماء مدینہ ہیں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اور حضرت عمر و بن عاص پر سب وشتم کرنے والے کو واجب القتل سمجھتے ہیں۔اگریہ حضرات ایسے ہوتے تو امام مالک کیسے ان پر سب وشتم کرنے والے کو واجب القتل سمجھتے۔اس سے معلوم ہوا کہ آپ اسے کہائر میں شار کرتے تھے ورنہ محمق مل نہ لگاتے۔حضرت امام مالک رحمۃ اللہ علیہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی برائی کی برائی کو حضرت ابو بکر حضرت عمراور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی برائی کی طرح تصور کرتے تھے چنانچہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی برائی کی طرح تصور کرتے تھے چنانچہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی برائی کی مامت کے ستحق نہیں ہیں۔(ترجمہ ملحفاً)

# حضرت معاویه پر تنقید زندیقوں کا کام هے - السلسلمیں مجدد الف ثانی کھتے ہیں:

اے برادر! حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اس میدان میں اسکیے نہیں بلکہ کم و بیش نصف صحابہ کرام آپ کے ساتھ شریک ہیں۔ چنا نچہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی معیت میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی معیت میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ جنگ کرنے والوں کواگر کا فروفاسق کہا جائے تو دین متین کے اس حصے سے دستبر دار ہونا پڑے گاجوان حضرات کے ذریعہ ہم تک پہنچا ہے۔ اس کوصرف زندیق ہی جائز قرار دے سکتے ہیں جن کا مقصد دین مبین کا ابطال ہوتا ہے۔ جائز قرار دے سکتے ہیں جن کا مقصد دین مبین کا ابطال ہوتا ہے۔ مدینہ منورہ سے حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ اور حضرت زبیر رضی اللہ عنہ میدان مدینہ منورہ سے حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ ان ان حضرات کی موافقت و میں آئے اور حضرت عاکشہ رضی اللہ عنہ ان ان حضرات کی موافقت و میار آ دمی شہید ہوئے۔ حضرت طلحہ اور حضرت زبیر جو کہ عشرہ میں ہزار آ دمی شہید ہوئے۔ حضرت طلحہ اور حضرت زبیر جو کہ عشرہ میں شہید ہوئے۔ حضرت طلحہ اور حضرت زبیر جو کہ عشرہ میں مثال ہوگے اور معرکہ صفین بریا ہوا۔ وضاص میں تا خیر کرنا تھا۔ اس کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ بھی اس گروہ میں شامل ہوگے اور معرکہ صفین بریا ہوا۔ حضرت دار مغرکہ فیان نہ کی سے نہ اختاا فی جی خاونہ کی سے نہ اختاا فی جی خاونہ کی سا میا خونا کی خاونہ کی سے کہ اختاا فی جی خاونہ کی خونا کی خاونہ کی خونا کی خاونہ کی خونا کی خاونہ کی خاونہ کی خاونہ کی خاونہ کی خونا کی خونا کیا کہ کا خونا کی خونہ کی خونا کو خاونہ کی خونا کو خاونہ کی خونا کی کی خونا ک

حضرت اما مغز الی نے اس بات کی تصریح کی ہے کہ بیا ختلاف حق خلافت میں نہیں تھا بلکہ حضرت علی سے مطالبہ قصاص تھا۔ امام ابن حجر کمی نے بھی اس قول کو اہل سنت کے معتقدات میں ثار کیا ہے۔

حضرت شیخ ابوالشکورسالمی نے مندرجہ بالاقول سے اختلاف کیا ہے ،مجدد صاحب نے ان کی عبارت نقل کی ہے، شیخ ابوالشکورسالمی فرماتے ہیں:

حضرت معاوبيرضي اللدعنه كاحضرت على رضى اللدعنه سے اختلاف مسكه

خلافت میں تھا کیونکہ حضور علیہ السلام نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے
فر مایا تھااذا ملکت النّاس فار فق بھم. (جب تولوگوں پر حاکم ہو
جائے تو نرمی سے پیش آنا)۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ میں اسی وقت
سے خلافت کی امید پیدا ہوگئ تھی لیکن اس اجتہاد میں خطا وار تھے اور
حضرت علی حق پرتھے کیونکہ ان کی خلافت کا وقت حضرت علی کے بعد تھا۔
امام غزالی اور ابوشکور سالمی کے ان دونوں مختلف اقوال میں تطبیق دیتے ہوئے حضرت نین احمد سرہندی فرماتے ہیں:

ان دونوں اقوال میں تطابق وتوافق اس طرح ہوگا کہ ابتدا میں منشاء اختلاف تا خیر قصاص تھا۔ بعد ازیں خلافت کی امید پیدا ہوئی (اور خلافت کے حصول میں جنگ ہونے لگی) بہر صورت ہیا جتہادی مسله تھا اگر خطا وار ہیں تو ایک درجہ ثواب اور اگر حق پر ہیں تو دودر جے ثواب بلکہ دس درجے ثواب ملے گا۔

مشاجرات صحابه میں سکوت کا حکم - مشاجرات صحابہ میں سکوت کا حکم - مشاجرات صحابہ میں سکوت کا حکم مرتے ہیں:

اے برادر! اس سلسلے میں سب سے اچھی چیزیہی ہے کہ مشا جرات صحابہ میں سکوت اختیار کیا جائے کیونکہ حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے ان کے آپس کے اختلاف میں پڑنے سے منع فرمایا ہے۔ حدیث میں ہے کہ ایّا کُم وَمَا شَجَرَ بَیْنَ اَصْحَابِیُ (میرے صحابہ کے آپس کے اختلاف میں فاموش رہو) اور فرمایا "جب میرے صحابہ کا ذکر ہوتو زبان قابو میں رکھو' فرمایا''میرے صحابہ کے بارے میں اللہ سے ڈرو، میرے محابہ کے بارے میں اللہ سے ڈرو، میر نے عابہ کے بارے میں اللہ سے ڈرو، میر نے عابہ کہ بارے میں اللہ نے ہیں اور یہی بات حضرت عمر بن عبدالعزیز سے منقول ہے کہ الرحمہ فرماتے ہیں اور یہی بات حضرت عمر بن عبدالعزیز سے منقول ہے کہ اس خون سے اللہ نے ہمارے ہاتھوں کو پاک رکھا تو ہماری زبانوں کو بھی (ان حضرات کی بدگوئی) سے یاک رہنا چاہیے''، اِس عبارت سے بیمفہوم

ہور ہا ہے کہ ہمیں ان کی خطا کوزبان پرنہیں لانا چا ہیے اور ان کا ذکر ہمیشہ اچھائی سے کرنا چاہیے۔

العنت يزيد - اسى مكتوب مين لعنت يزيد كسلسله مين فرمات مين:

البتہ یزید فاسقوں کے گروہ میں شامل ہے اس کی لعنت میں تو قف اور سکوت اس لئے ہے کہ اہل سنت و جماعت کے ہاں یہ قاعدہ ہے کہ خض معین اگر چہ کا فرہی کیوں نہ ہواس پر لعنت جائز نہیں اللّا یہ کہ اس کے خاتمہ بالکفر کا یقین ہوجیسا کہ ابولہب اور اس کی بیوی ہیں۔ اہل سنت کے سکوت کے یہ معنی ہرگز نہیں کہ وہ مستحق لعنت نہیں بلکہ اس کا ملعون ہونا آیہ کریمہ ان اللہ ورسولہ لعنہ ماللّہ (بیشک وہ لوگ جواللہ اور اس کے رسول کوایذ این پیاللہ کی لعنت ہے ) سے ثابت ہے۔

آخرى گذارش - مكتوبكا اختتام كرتے ہوئ فرماتے ہيں:

اس دور میں اکثر لوگوں نے خلافت وامامت میں بحث شروع کی ہوئی ہے اور صحابہ کرام علیم الرضوان کی مخالفت کو اپنا نصب العین بنایا ہوا ہے۔ جہلا مؤرخین اور مردگانِ اہل بدعت کی تقلید میں صحابہ کرام کوناز یباالفاظ سے یاد کرتے ہیں اور ان نفوسِ قدسیہ کی طرف نامناسب با تیں منسوب کرتے ہیں۔ چنانچہ میں نے عوام کی ضرورت اور خیر خواہی کے پیش نظر اپنے علم کے مطابق جو کچھ جانتا تھا سپر د قرطاس کر کے دوستوں اور عزیزوں کو ارسال کیا کیونکہ حضور علیہ الصلاق والتسلیم نے فرمایا اذا ظہرت الفتن اوقال البدع و سبت اصحابی فلیظھر العالم علمہ فمن لم یفعل ذلک فعلیہ لعنة الله و الملائکة و الناس اجمعین لا یفت لا اللہ حرفا و لا عدلا. (جب فتے ظاہر ہوں یا بدعت کارواج ہونے گے اور میر ے حابہ پردشنام طرازی ہونے گے پس عالم کو چا ہے ہونے گے اور میر ے حابہ پردشنام طرازی ہونے گے پس عالم کو چا ہے

لعنت سے نهان کے نوافل اور نه فرض قبول کئے جائیں گے) چنانچہ اہل سنت و جماعت کے معتقدات کو مدار اعتقاد بنانا چاہیے اور زید وعمر وکی باتوں پر کان نہیں دھرنا چاہیے۔ من گھڑت افسانوں کو مدار اعتقاد بنانا اپنے آپ کوضائع کرنا ہے صرف گروہ ناجیہ کی تقلید ضروری ہے جس پر نجات کا مدار ہے اس کے علاوہ امید نجات کہیں بھی وابستہ نہیں کی جاستی۔ والسلام علیہ وعلی سائر من اتبع الهدی والتزم متابعة المصطفیٰ علیہ وعلی آله الصلواۃ والسلام. (ترجمه ملخصاً)

سردست اپنائمکرام کی کتابول کے حوالوں سے میخضررسالہ پیش کررہا ہوں اگر چہاں کے علاوہ دوسری عبارات کو کافی سمجھتے ہوئے دوسری عبارتوں کا تذکرہ نہیں کیا۔

یہ پوری بحث جنگ جمل وصفین کے شرکا کے بارے میں ہے جن کے سربراہ حضرات صحابہ کرام تھے اور صحابہ کرام تھے اور ضحابہ کرام تھے اور نہ وہ مجہد تھے بایں ہمہ حضرت علی کے شکر سے علیحدہ ہو لئے اور خوا مخواہ آپ کی تکفیر کی ایسے لوگ فاسق ہیں البتہ ان کے کفر میں اختلاف ہے تاہم عدم تکفیر کا قول رائج ہے۔ صحیح روایات کے مطابق خود حضرت علی نے ان کی تکفیر سے انکار کیا ہے جبیبا کہ امام قسطلانی نے ارشاد الساری مطابق خود حضرت علی نے ان کی تکفیر سے انکار کیا ہے جبیبا کہ امام قسطلانی نے ارشاد الساری شرح بخاری، امام نووی نے شرح صحیح مسلم، ملاعلی قاری نے مرقات شرح مشکلوق، اور امام ابن ہمام نے فتح القدیر میں اور دوسرے علاء نے اپنی اپنی کتابوں میں اس بات کی تحقیق کی ہے ہم طرف رجوع کر س۔ مزید حقیق کے طالب ان کتابوں کی طرف رجوع کر س۔

فق*ط* عبدالقادر مح*بّ*رسول

ابن مولا نافضل رسول قا درى بدايونى كان الله لهما

## تصديقات علماء بدايون

(۱) الجواب صحيح : نوراحمه قادري

(٢) صح الجواب : محد سراح الحق عفي عنه

(m) ماحرره المجيب المصيب فهومقرون بالصواب: محمد ضيح الدين قادري

(٣) جاء الحق وزهق الباطل ان الباطل كان زهوقا. العبدالمهين مجميل الدين احمدقادري

(۵) اصاب البجيب: محبّ احمر قادري

(٢) الجواب صحيح: محمر فضل المجيد القادري

(4) الجواب صحيح : محمر سديدالدين احمر

#### مكتوب بنام تاج الفحول از حافظ غلام حسين گلشن آبادي

حافظ غلام حسین گلشن آبادی نے حضرت تاج الخول کی خدمت میں ایک طویل خط بعض مسائل کے متعلق لکھا تھا۔ حضرت تاج الخول نے خط کا جواب تحریر کیا۔ بعد میں میہ خط و کتابت حافظ صاحب مذکور نے اپنی کتاب'' سنبیہ ملحدین اشرار'' (مطبع گلزار حسی جمبئی ۷۷-۲۱۸۱ء) میں شائع کر دی۔ موضوع کی مناسبت سے اس خط کا سوال و جواب والا حصہ شائع کیا جا رہا ہے۔ باقی خط بخو ف طوالت حذف کر دیا گیا ہے۔ (اسیرالحق)

سوال اوّل: جوهض باوجود کلمه گوئی اسلام اور صلوة إلی الکجیه کے حضرت علی کرم الله وجه کو حضرات انبیا کرام مثلاً حضرت ابراہیم یا حضرت موی وحضرت عیسیٰ علی نبینا وعلیمم الصلوة والسلام پر مرتبہ تقرب باطنی وکرامت اخروی میں عندالله تفضیل دے اس کا کیا حکم ہے؟

سوال دوم: حضرت شیخین کی تفضیل حضرت علی پرحق ہے یا بالعکس اور تفضیل شیخین سے کیا مراد ہے؟ زیادت تقرب الهی ومرتبہ اخروی ہے یازیادت دنیوی و تقدم فی الخلافت و بس؟

سوال سوم: خوارج کے کفر میں اہل سنت کا اختلاف ہے یاوہ بالا جماع کا فرہیں؟

سوال جہاد م: روافض تبرائی اورخوارج کا ایک حکم ہے یا ان دونوں فرقوں میں کچھفرق ہے؟ جو خص خوارج کو کا فرومرتد کے مگر روافض تبرائی کو کا فرومرتد نہ جانے اور مصابرت ان سے جائز بتائے وہ کیسا ہے؟

**سوال پنجم**: یزید کے بارے میں اہل سنت کا کیا ندہب ہے؟ اس پرلعنت کرنے کا کیا حکم ہے؟

#### مكتوب گرامي حضر ت تاج الفحول

مولوی صاحب، کرم فرمائے غائبانہ زالطفہم، بعد سلام آپ کے سوالات کا جواب مطابق اینے عقیدے کے جوموافق سلف صالحین کے ہے کہ صتابوں:

النجواب - اوّل: تفضیل دین والاحضرت علی کرم الله وجه کوسی نبی پر حضرات انبیاء کرام کسی نبی پر حضرات انبیاء کرام سے گوکلمه شهادت پڑھے اور نماز جمارے قبلہ کی طرف پڑھا کرے وہ قطعاً کا فروم رتد ہے کیونکہ افضلیت نبی غیر نبی سے ضروریات دین سیدالم سلین میں داخل ہے۔

دوم: تفضیل شیخین کی حضرت جناب مرتضوی اور جمله اہل بیت وصحابہ وتمام امت پرحق ہے جو اس کا منکر ہے وہ گمراہ ہے اور مراد تفضیل سے اکر میت عنداللہ و زیادت تقرب باطن و کثرت تواب اخروی میں ہے نہ صرف امور دنیو بیشل منصب خلافت و حکومت کے۔

سوم: خوارج کے کفر میں اختلاف ہے۔ اکثر متقد مین کے نزدیک کافرنہیں ہیں اور اکثر متاخرین کے نزدیک کافر ہیں۔ پس خوارج کو مسلمان کہنے والے جوایک گروہ ائمہ دین سے ہیں ان کو گمراہ اور دھمنِ اہل بیت کہنارفض وشیعیت ہے۔

چھار م : جن علاء کے زوریک خوارج کا فر ہیں ان کے زوریک رافضی تبرائی بھی کا فر ہیں اور اس پر فتو کا ہے متاخرین محققین کا پس جوخوارج کوتو کا فر مانے اور روافض کو کا فر نہ کے اور ان سے مصاہرت ومنا کحت جا ئز بتائے وہ بیشک رافضی ہے کہ تفرقہ کی کوئی وجہ نہیں ہے اگر بغض ولعن و تکفیر اہل بیت کفر ہے تو بغض ولعن و تکفیر شیخین بھی کفر ہے۔ اس میں فرق نہ کرے گا مگر وہ شخص جو ظاہر میں نی اور باطن میں رافضی ہے۔

پنجم: بزید کے بارے میں اکا براہل سنت کا اختلاف ہے۔ محققین اہل حق کے نزدیک حکم کفر ثابت نہیں اور لعنت ممنوع مختاطین کے نزدیک احوط واسلم تو قف ہے اور یہی میرے نزدیک بہتر ہے اور جو شخص جواز لعنت وحم کفر کوا جماعی اہلِ حق کا گھہراتا ہے اور ائمہ مانعین ومتوقفین کو دشمنِ اہل بیت کرام کہتا ہے وہ رافضی ہے۔

فقط

فقيرعبدالقادر

# بسلسلهٔ جشن زرّین

# مطبوعات تاج الفحول اكيدهي بدايون

ا۔ احقاق حق(فارس) سيدناشاه فضل رسول قادري بدايوني ترجمه وتخريج بتحقيق: مولا نااسيدالحق قادري ٢- عقيدة شفاعت كتاب وسنت كي روشي مين تشهيل وتخ يج:مولا نااسيدالحق قادري سيدناشاه فضل رسول قادرى بدايونى ۳۔ سنت مصافحه (عربی) تاج الفحول مولا ناشاه عبدالقادر قادري بدايوني ترجمه وتخ يج: مولا ناسيدالحق قادري  $\gamma$ - الكلام السديد (3/6)تاج الفحول مولا ناعبرالقادر قادري بدايوني ترجمه: مولا نااسيدالحق قادري ۵- طوالع الانوار (تذكر فضل رسول) تسهيل وترتب:مولا نااسيدالحق قادري مولا ناانوارالحق عثماني بدايوني ۲۔ مردیے سنتے میں مولا ناعبرالقيوم شهيد قادري بدايوني، ترتيب وتخ تيج مولا نادلشاداحمه قادري ۷۔ مضامین شهید مولا ناعبدالقيوم شهيد قادري بدايوني ترتيب وتخريج: صاحبزاده مولا ناعطيف قادري بدايوني ٨- ملت اسلاميه كا ماضي حال مستقبل - بسط المستخدم المست مولا ناعبدالقيوم شهيدقا درى بدايونى 9۔ عرس کی شرعی حیثیت ترتیب ونخ تنج:مولا نادلشاداحمه قادری مولا ناعبدالماجد قادري بدايوني ا۔ فلاح دارین ترتیب ونخ تلج:مولا نادلشاداحمه قادری مولا ناعبدالماجد قادري بدايوني، اا۔ خطبات صدارت عاشق الرسول مولا ناعبدالقدير قادري بدايوني ترتيب ونقتريم: مولا نااسيدالحق قادري ۱۲۔ مثنوی غوثیه عاشق الرسول مولا ناعبدالقديريقا دري بدايوني ترتيب وتقتريم: مولا نااسيدالحق قا دري ۱۳- عقائد اهل سنت

. تخ تج و حقیق:مولانا دلشادا حمد قادری

مولا نامجمه عبدالجامد قادري بدايوني

سار دعوت عمل مولانا محرعبدالحامة ورى بدايوني

۵ا۔ **احکام قبور** 

تخ يج وتحقيق: مولا نادلشادا حمر قادري

مفتى محمدا براہيم قادرى بدايونى

الدرياض القرأت

ترتیب: قاری شان رضا قادری

ا۔ تذکار محبوب

(تذكرهٔ عاشق الرسول مولا ناعبدالقدير قادري بدايوني) مولا ناعبدالرحيم قادري بدايوني

١٨ مدينے ميں (مجموعة كلام) تاجدارابلست حضرت شخ عبدالحميد محسالم قادرى بدايوني

ا- مولانا فيض احمد بدايوني

ت - -تقدیم ورتبیب:مولا نااسیدالحق قادری

ىروفىسرمجرابوب قادرى،

۲۰ قرآن کریم کی سائنسی تفسیر ایک تقیدی مطالعہ مولانا اسیرالحق قادری

الم حديث افتراق امت تحقيق مطالعه كي روشني مين مولانا اسيدالحق قادري

۲۲- **احادیث قدسیه** مولانااسیدالحق قادری ۲۳- **تذکرهٔ ماجد** مولانااسیدالحق قادری

۲۳- تذکرهٔ ماجد

۲۲- عقیدهٔ شفاعت (بندی) سیدناشاه فضل رسول قادری

ت ۲۵۔ عقیدهٔ شفاعت (گجراتی) سیدناشاه فضل رسول قادری ٢٦- دعوت عمل (گجراتی) مولاناعبدالحامة ورىبدايونى

۲- **احکام قبور** (تمل) مفتی محدابراتیم قادری بدایونی

۲۸ معراج تخیل (ہندی) (مجموعہ نعت ومناقب)

تاجدارِابل سنت حضرت شخ عبدالحميد محمرسالم قادري بدايوني

۲۹ مولانا فیض احمد بدایونی اور جنگ آزادی ۱۸۵۷ء (ہنری)

محر تنوبرخان قادري بدايوتي

٠٠- سيرت مصطفى (عليه) كى جهلكيان (مندى) محرتورخان قادرى بدايونى